



### 

والمتنبس والحاحصظ وابن خلدون





## قراءات

Ü

دراسة نقديـــة

# قراءات

الشــــابی والمتنـــبی والجاحــظ وابن خلدون



رقم الإيداع: ١٩٩٣/١٨١٠ I.S.B.N. 977—5344—57—3

الطبعمة الرابعمة ١٩٩٣ جميع الحقوق محفوظة © دار سعاد الصباح ص.ب: ۲۷۲۸۰ الصفاة ۱۳۱۳۳ – الكويت القاهرة - ص.ب: ٢٦٧ دق

**7171737** 

تليفون : ٣٤٩٧٧٧٩

V.90AT

فاكس : ۲۰۹۰۲۳

الاشراف الفني : حلمي التوني

### مُقدِّمتُ

هدنه قراءات تلزم صاحبها أكثر ممّا تلزمك أيّها القارىء الكريم، فهي تحمّل نفسها كلّ تبعات القراءة التي هي تجاوز بالضرورة: تتخطّى المقروء من حيث هو نصّ بعد أن تتخطّى ما حول النّص من متراكمات. فليس بدعا أن ترغب هذه القراءات عن استهوائك أو إغرائك فضلا عن الاستدراج الّذي يجرّ النّقد إلى المحاجّة جرّا، ولكن من حقّها أن تقرّبك إلى ما هي عليه حتى تنزّلها من نفسك منازلها الّتي هي بها خليقة: فكلها قد صدرت عن حيرة فكريّة استحالت على التّدريج قلقا معرفيّا مداره الأدب والنّقد ومادّة الفكر التّوّاق إلى رصد مكامن المعقولات في ما يشد الإنسان إلى وجوده.

وعبشا تحاول أن تجد لها سلكا عاقدا أو جدلا ظافرا ، ولكن إذا كنت ممّن يغريه التّناسج فلتطمئن إلى أنّها قد صدرت جميعها عن حيرة عالم اللّسان الّذي يضيق بالظّواهر اللغوية ساعة تشذّ عن مقابض الإدراك سواء كان محطّها القول الأدبي أو الكلام المعرفي .

فلم لا يكون أحق النَّاسِ بالقراءة في البدء علماء اللَّغة يقيمون النَّص على حروفه وينهضون بشراعه في الدَّلالة شمّ يؤدّونه أمانة إلى من سواهم من نُقَّاد ومؤوّليسن؟

أمّا عن موضوع هذه القراءات فلعلَّ أكثرها تقلبا أوّلها، فما راجعنا نفسنا في شيء مراجعتنا في قراءة أبي القاسم الشَّابيّ: اضطلعنا بتدريسه يوما لصفوف الإجازة في اللغة والآداب العربيّة في الجامعة التونسيّة ثم استجمعنا حصيلة الدَّرس فقدَّمناها محاضرات للمدرّسين المترشّحين لمناظرة الأستاذيّة ونشرناها بعنوان «التَّمزق والصّراع في أغاني الحياة» في مجلة القلم (تسونس، العدد السابع، ١٩٧٦).

ومـر زمن فراجعنا البحث بعد أن تدقّقت بعض معالم المنحى النّقدي اللّذي انتهجناه في ما نشرناه تنظيرا وممارسة، وألفنا من هذا وذاك صياغة مستجدّة عنوناها بالبعد النّفسي بين التّمزّق والصّراع في ديوان الشابي، ونشرناها في مجلّة الطّليعة الأدبيّة الصّادرة عن دار الجاحظ ببغداد (فيفري ١٩٨٠)، كما نشرناها على صفحات «الشّرق الأوسط» بتاريخ (١٩٨٠/٢/١). ثم عاودنا البحث بالمدارسة ممتثلين لخطّة نقديّة تبلورت معالمها في ناظرنا منذ أكّدنا احتمال المزج بين النّقد النّفسي وعلم النفس اللغوي.

وما أنت واجده، أيها القارىء الكريم، إنَّما هو محاولة مستحدثة تماما أو تكاد، قرنًا فيها الممارسة النَّقديَّة إلى استلهام روح القراءة النَّصِيَّة جاعلين ذات الشَّاعر وموضوع

النّص صفيحة مزدوجة يعكس كلا الوجهين منها صورة الأَشعَة المنكسرة على الآخر، وقد قادنا هذا المنحى إلى سدَّ مأخذ ذي بال وهو قصر التَّطبيق على أبيات مقطوعات من سياقاتها، فعمدنا إلى تصوير العمليّة النقديّة استنادا إلى بناء القصيدة كليّا بعد بناء البيت أو الأبيات، فأنجزنا بهذا السّعي تحليلا متكاملا لقصيدة وصلوات في هيكل الحبّ، ورسمنا معالم شرح قصائد أخرى من بينها ويا موت، ووالإعتراف، ووالصّباح الجديد، ووتونس الجميلة، ووالنّبيّ المجهول».

أمّا اللّوحة الثّانية من هذه القراءات فيرجع عهدها إلى بحث أسهمنا به في مهرجان المتنبّي وقد نظمته وزارة الإعلام العراقيّة وعقدته ببغداد خلال شهر نوفمبر ١٩٧٧، وقد زاوجنا فيه بين الاستنطاق النّهسيّ والتّحليل الأسلوبيّ فجاء عنوانه ومفاعلات الأبنية اللغويّة والمقوّمات الشّخصانيّة في شعر المتنبّيّ وكان طبيعيّا أن نعوّل إلى جانب التّحليل الدّلاليّ على التشكيل الصّوريّ فأودعناه رسوما بيانيّة إن لم تكن غاية للبحث فلا أقل من أن نوظّفها توظيفا يقرّب البنية اللسانيّة من الإدراك التشكيلي للمجسرّدات الصّوريّة.

وقد نشرت مجلّة الآداب الصّادرة ببيروت بحثنا في عدد نوفمبر ١٩٧٧، ثم نشرناه في مجلّة الفكر التونسيّة (عدد جانفي ١٩٧٨) وعوّلت كلتا المجلّتين على التّصوير الفوتوغرافي " في استنساخ الرّسوم البيانيّة، أمّا مجلة الأقلام العراقيّة فقد نشرت البحث (عدد جانفي ١٩٧٨) بعد أن اقتضبته فجرّدته من تلك الرّسوم، ثم أصدرت وزارة الثقافة والإعلام بالجمهوريّة

العراقيسة وقائع مهرجان المتنبّي في مجلّد عنوانه: المتنبّي مسالىء الدنيا وشاغل النّاس (سنة١٩٧٩)ولكنّ الطّبعة قد أخرجت البحث مشوّها في نصّه ورسومه ممّا تنتقض به كلّ فائدة منهجيّة

وندرج بحثنا عن المتنبّى ضمن هذه القراءات متجاوزين الغرض التَّشكيليّ ومحيلين القارىء الكريم : إذا ما سو رغب في استكمال تناسج التَّحليل المضمونيّ بالرَّسم البيانيّ - على إحدى المجلتين الآنفتي الذِّكر : الفكر أو الأَقلام .

\* \* \*

ومع الجاحظ تتحوّل عملية القراءة من مقولة نقدية إلى مقولة تأسيسية لأنها بحث في بناء نقدي يسعى إلى استنباط نسقه المبدئي ومقوّماته التّوليديّة، ويعود بحثنا هذا في منطلقه الأوليّ إلى ما أنجزناه في نطاق قسم الدّراسات الأدبيّة من مركز الدّراسات والأبحاث الإقتصاديّة والإجتماعيّة التّابع للجامعة التونسيّة سنة ١٩٧٤ بعنوان «المقاييس الأسلوبيّة في النقد الأدبي من خلال البيان والتّبيين». وقد نشرناه في حوليّات الجامعة التونسيّة (العدد الثالث عشر،١٩٧٦) مضمّنين إياه ثبتا عامّا لتواتر أربعة مصطلحات هي البلاغة والإبلاغ والفصاحة والإفصاح كما جاءت في سياقاتها من «البيان والتّبيين»، ثمّ والإفصاح كما جاءت في سياقاتها من «البيان والتّبيين»، ثمّ نشرته مجلّة الأقلام العراقيّة في عددها الخاص بالنقد الأدبيّ نشرته مجلّة الأقلام العراقيّة في عددها الخاص بالنقد الأدبيّ (أوت،١٩٨) دون إدراج ملحق المصطلحات.

ت واليسوم نخرج إلى القارىء الكريم هذا البحث في ثوب متغاير بعض التَّغاير، وذلك أنَّنا وسَّعنا وجهة النَّظر في ما يتصل

بقضية المنهج التصنيفي عند الجاحظ، وعمّقنا البعد النّقدي الله يثوي وراءه، ثم كثّفنا الشّواهد النّصّية الّتي تكفل معاضدة الرّؤية المعرفية الّتي صدرنا عنها بدءا، على أنّنا في إخراجنا اليوم لهذا البحث قد تجاوزنا ثلاثة أشياء: الثبت الّذي ذكرنا آنفا، وبعض الرّسوم البيانيّة، ثم بعض الإحالات والهوامش ممّا يقتضيه التّحرّي العلميّ والضّبط الموضوعيّ، فمن يرغب في تعاطى تلك الوجوه أو بعضها تسفّى له ذلك بالعودة إلى حوليّات الجامعة التونسيّة خاصّة.

أمَّا اللَّوحة الرَّابعة من هذه القراءات فهي سعي إلى استكناه المقوّمات المعرفيّة في منظومة ابن خلدون، صدرنا فيها عن تساؤل عالم اللِّسان المتطلِّع إلى عقد مادَّة الفكر بموضوعه عبر أداته الَّتي هي اللغة ، وعهدنا بابن خلدون سابق لهذا البحث، فقد حملنا النَّظر في النَّظريّة اللِّسانيّة عند العرب على فحص المقدِّمة بما يقارب الاستقصاء، ثم عاودنا الكرّة فصنَّفنا هذا البحث وأسهمنا به في ندوة عقدتها بتونس المنظَّمة العربيَّة للتَّربية والنَّقافة والعلوم خلال شهر أفريل ١٩٨٠، وكان محور النَّدوة «ابن خلدون والفكر المعاصر»، وقد نشر بحثنا في مجلَّة الفكر التونسية تباعا ضمن أعداد ثلاثة متوالية (ماي وجوان وجويلية ١٩٨٠) ونشر مع جملة بحوث النَّدوة في عدد خاصٌ من الحياة الثِّقافيّة الصّادرة عن وزارة الثَّقافة التونسيّة، هو العدد التاسع من السُّنة الخامسة (ماي \_ جوان، ١٩٨)، كما نشرته مجلة الفكر العربي الصّادرة عن معهد الإنماء العربي ببيروت في عددها السَّادس عشر، ثم نشرته مجلة الأقلام الصَّادرة عن دار الجاحظ ببغــداد في عدد أكتوبر ١٩٨٠ .

وطبيعي أن يكون بين الجزء الأخير من هذا البحث وكتابنا: التَّفكير اللَّساني في الحضارة العربيّة، وشائج حميمة مادَّة ومضمونا يمكن للقارىء الكريم مراجعتها في الكتاب المذكور (ص ٨٣-٩٧) (ص ٨٣-٩٧).

### النعت لاالأول مع الشيس ابي

بكين المقسول الشعشري والملعنشوظ القنسي

### مع الشـابي بين المقول الشّعريّ والملفوظ التّفسيّ

للنّقد على الأدب من الخطر أحيانا ما له عليه من الفضل والمزيّسة: يأخذ بعضه من بعض فيتراكم حتّى يحتجب القول الأدبي وراء القول النّقدي ، وهذا الأمر يصدق على المبدعين من الأدباء إذ يغدون محط أقلام النقّاد: من تمرّس منهم بالنقد ومن هو في تسلّق مدارجه ، ومن وراء عظمة المبدعين ينشد محترفو النّقد استدرار السّموخ عسى أن يكون من اقتدار الأدب ستار على ججز النّقد .

وعند تلك الإبداعي وعند المقول الإبداعي ويزيد المقول الإبداعي ويزيدك اضطرارا تجدّر سنن من البحث يظن أنّها قوام العلم: في أنّك، قبل الإصداح بحكم، محمول على تبيّن كلّ ما سبقك إليه غيرك من أحكام . . . ويقال إنّ ذلك سمة الأمانة وميزة البحث الموضوعي !

وعلى هذا الضّرب شأننا اليوم مع الشَّابّيِّ.

ومطمح البحث أن نقرأ شعره قراءة تشقّ سجوف ما تراكم فلا تأخذ من خارج النَّصّ إِلاّ بمقدار، وأوّله المعطى التّاريخيّ.

فلقد عاش أبو القاسم الشابّي في الثلث الأوّل من قرننا بين سنتي ١٩٠٩ و ١٩٣٤ في إطار تاريخي تميّز بفترة ما بين المحربين والتَّأزُّم الإقتصاديُّ العالميُّ وقد كان العالم العربيُّ الإسلامي وهو يرزح تحت كابوس الاستعمار يدفع جزية التأزم السِّياسي والاقتصاديّ ، على أنَّ هذا الثلث الأُوّل من القرن العشرين قد تميّز ببروز يقظة الوعي القوميّ في المجتمعات المستعمرة. وكسانت ولادة أبي القاسم بالشَّابِّيَّة في الجنوب التونسيِّ سنة ١٩٠٩من أب أزهري التَّكوين، زيتوني الثَّقافة، تفرّغ طويلا لخطَّة القضاء الشَّرعيِّ، وقد رحل مع أبيه طويلا منذ حداثة سنُّه تبعا بنقلات الخطَّة المعيّنة، فطبع كيانه بسعة الآفاق في البيثة والتَّفكير، وفي سنة ١٩٢٠ قدم أبو القاسم إلى تونس العاصمة فدخل جامع الزيتونة، فكان له ثراء في التَّكوين، وغزارة من المعرفة، وبداية إنتاج، وفي سنة ١٩٢٧ ظهر شعره مجموعا في المعجلَّد الأَوَّل من كتاب زين العابدين السَّنوسيِّ «الأدب التونسي في القرن الرّابع عشر» كما ألقى الشَّابِّي في نفس السنة محاضرة بنادي قدماء الصّادقيّة كان موضوعها «الخيال الشعريّ عند العرب». وفي سنة ١٩٢٩ حلَّت به رزية فقدان والده، فمعضلة تضخّم القلب ممّا اضطرّه، فعاد إلى مسقط رأسه تشدّه العائلة، وفي سنة ١٩٣٤ توفّي الشَّابّيّ وهو يستنسخ ديوانه (أغاني الحياة) إعدادا لطبعه.

فأوّل ما يقف عليه الدّارس إنّما هو قصر حياة الشّابّي عامّة إذ لم تتجاوز ربع القرن، وهذا ينجر عنه طبعا قصر في

حياته الأدبيّة على الخصوص، ذلك أن حياة الإنتاج الأدبيّ عند الشابي يمكن حصرها بين سنتي ١٩٣٤ و١٩٣٤ وهو ما دون العقد من السّنين، أوّلها محاولات فيها مدُّ وجزر، وآخرها تقطّع ظرفي للإنهيار الصّحّي الَّذي حلَّ به. فالسّنوات الثماني قد تتقلّص إلى خمس أو ستّ في الحساب.

على أنَّ الإستقراء الموضوعيّ لحياة الشابي باستنطاق الوثائق النَّتي أرَّخت له تأريخا وقائعيّا، وكذلك الاستقراء النَّقديّ باستنطاق أدبه ولا سيّما شعره بالنَّظر الباطنيّ يمكِّنان من استجلاء بعض المقوّمات الَّتي انبنت عليها شخصيّة الشَّاعر، وأولى تلك المميّزات وأقربها إلى الواقعيّة التَّاريخيّة «الموهبة الشَّعريّة» فلقد تجلّى نضجه الشَّعريّ المبكّر بقصيدة قالها سنة ١٩٢٤ صاغها ولمّا يدرك تمام الخامسة عشرة، وطالع هذه القصيدة:

أيّها الحب أنت سرَّ بلائسي وهمومي وروْعتي وعنسائي كما تجلَّتُ موهبته الشَّعريّة في غزارة الإنتاج الشِّعريّ والغنائيّ عموما وهذه الغزارة نسبيّة لا محالة لا تدرك إلا بأن يقاس إنتاجه كميّا بالمدى الزّمنيّ المحدود الَّذي قبل فيه .

ومن المقوّمات الشَّخصية قوّة الإرادة وصلابة العزيمة ، تجلَّ ذلك في تكوينه العصامي إذ كان ميّالا إلى استكمال ثقافته الضَّاربة في التَّقليد ابتداء بركائز المعرفة المتجدِّدة ، ورغم أنَّه كان من ذوى اللِّسان الواحد فقد غالب وحدوية المعرفة ، وفتح لنفسه منافذ على الأدب الغربي كان له منها معين وافر غذَّى إحساسه الشَّعري ونوع رؤاه الأدبيسة ، على أنَّ قوة الارادة عند الشابي قد تجلَّت أيضا في مجال المغالبة : مغالبتسه

لمعوقات المجتمع ، ومغالبته لعوارض الدَّاء الَّذي كان يكسر من جناحه الشَّعري ليشدَّه إلى أرض الرّتابة والدّون . ولنا في شعره براهين عن المفارقات التي فصمت حبل الأسباب بينه وبين الآخرين من أبناء قومه ، فلمَّا تجلَّى له الزّيف في النَّاس قارعهم ، وقارع زيفهم في ضرب من التَّحدي لا يصمد له إلاَّ ذوو العزائم الحديد .

إلا أن هذه الإرادة قد كانت تتجاذبها من طرفها الآخر حساسية فيّاضة لعلّها العنصر الثّالث من عناصر شخصية الشّاعر والحساسية وإن كانت قاسما مشتركا بين الشعراء، بل بين أفراد الجنس الآدميّ، فإنها إذا احتدّت عند الفنّان تفاعلت مع مكوّنات الخلق والإبداع فإذا هي نفسها معين السّعادة والشّقاء يتراوح الشّاعر بينهما في دوران ذبذبيّ، وهكذا كانت السّمة المميّزة لأغاني الحياة الإحساس الشعوريّ الدّقيق، والوجدان العاطفيّ الغزير، وإليهما تنضاف حساسيّة بالجمال المطلق العاطفيّ الغزير، وإليهما تنضاف حساسيّة بالجمال المطلق جرّدت أشكال المحسوسات لدى الشّاعر صورا طفق معها ينسج صور الأحلام أو صور المقدّسات المحرّمات في نفس اللّحظة .

أمّا على صعيد الشّخصية الخارجيّة، تلك الَّتي تجسّد المواجهة الفاعلة، فإن أهمّ عناصر تكوينها وتبلورها في نفس الوقت عند الشابي إنما هو طابع الوعي الحادّ:

فمن وعي فنّي سواء بواقع الأدب العربي في عصره وقد رآه مريضا، أو بواقع الأدب العربي القديم وقد تراءى له خافًا ؛ إلى وعي سياسي بواقع شعبه المذعن يرزح تحت كابوس المستبدّ، إلى وعي وجودي هو تأمّلات في منزلة الإنسان ووضع الكائن البشري الممرّق بين مقتضيات الجسم والرّوح.

انعكست كل هذه الخصائص على شعر الشابي فجاءت به أدبا خالصا بقلقه، صادقا بحيرته، عنوانه الطبع الأصيل، ووجهته نحت ما في الذّات الموجعة، فكان أدب التّحدّي للأنماط الزّائفة بغية إقامة دعائم القيم الحقّ، وكان أدب الرّفض الخلاّق، غير أنّ تفاعل العناصر المكوّنة مع الحساسيّة الدّاخليّة ومواجهة المقوّمات الدّاخليّة، قد طبع كل ذلك أدب شاعرنا بالتّأزّم فكان متغذّيا بروافد المأساة وإذا هو صورة للتّمزق والصّراع.

\* \* \*

والتّمزّق كما هو متواضع عليه حالة ازدواج في الكيان النّفسيّ ينعكس معها انشطار الوعي الشّخصيّ بفضل ضغوط خارجيّة أو تناقضات داخليّة ، فهو إذن حال نفسيّة انعكاسيّة تنبع من تقمّص تجربة ذاتيّة واعية أو غير واعية ، فالتّمزق تجربة جاهزة لدى الأديب تتحوّل عبر الحساسيّة الفنيّة معينا خصبا يغذّي أدبه بروح وجودي فيصطبغ تعبيره عنه بالمرارة المأسويّة . وما كان للتّمزق أن يستحيل مولّدا خلاَّقا لولا أنّه أرّة محرّكة تفجّر الطَّاقات الكامنة في نفس الأديب ليعبّر عن حالته الكائنة وما له الصّائر بما يصوّر عادة نمطا من انتَّجارب الإنسانيّة ، فإذا بالأثر الفنّي يتبوّأ منزلة الأدب الإنسانيّ القساطع .

وتسدور هذه الظَّاهرة النَّقديَّة النَّفسانيَّة سكما تلهم بهسا أنساق الصَّياغة اللغويَّة ضمن نسيج البناء الشَّعريَّ سفي أغاني الحياة على ركح ثنائي محوراه: عاطفي وجداني، وتأمّليًّ فلسفي . ولقد اختلفت مشارب النقاد في تفسير تجربة الشابسي الوجدانية وتأويلها، والسبب في ذلك أنَّ المصادر التَّاريخية غير صريحة في هذا المقام، فالموضوع ظلَّ يفتقر إلى شهادات وثائقية، ولا شكَّ أنَّ أبرز ما تبيّن من مميّزات، شخصية الشابي قد جعل الشَّعر ضنينا بنفسه على الآخرين، قاسيا عليها في كثير من الأحيان، ثم إنَّ الإغراق في استقصاء المراسم التَّاريخية الدَّالَة على مدى صدق التَّجربة وحدوده يؤول إلى ضرب من الدَّالة على مدى صدق التَّجربة وحدوده يؤول إلى ضرب من اقتحام المشاكل المتفارقة في النقد الادبي، فغاية ما يرمي إليه النَّاقد أن يقيم الأثر الفني على نصاب الملفوظ المصاغ، وما المعطيات التَّاريخية إلاَّ سند من الأَسانيد يضمحل وقعها مسا لم تقم في النَّص الملفوظ شهادة لها، وأقوى الشَّهادات من المقالة المقول الإنشائي بالإفضاء النَّفسي، أمَّا أن يؤول التَّحقيق مع الوقائع المعيشة هدفا نقديًا فإنَّ في ذلك تعسّفا يرضخ الأدب تحت سطوة التَّاريخ فيحيد به عن قبلته.

فلمّا كان مسلّما به أنَّ الكيان العاطفيّ من خصائص عالم الوجدان الإنسانيّ وأنَّ التّجربة العاطفيّة هي بالتّالي من مقوّمات الإنسان السّويّ وجب أن نرغب عن البحث في مدى صدق التّجربة الغراميّة في حياة الشابي إذ ما يهمّنا باللّرجة الأولى إنّما هو التّصوير الفنّيّ للتّجربة الوجدانيّة في أغاني الحياة وهو تصوير يتلوّن بسمة التّمزق الوجوديّ المسرّ.

ومهما يكن من أمر فإنَّ ديوان «أغاني الحياة» يصوّر لنسا بطلا ذاتيًا عاش تجربة عاطفيّة عميقة باءت بالفشل بموت الحبيبة في ريعان شبابها، فطعن المحبّ طعنة قوية مزَّقت وجدانه، وأذابت قلبه حزنا على فراق فقيدته الَّتي بكاها بكاء مرَّا في قصيدة «مأتـم الحبّ»:

فسي الديساجي كسم أنساجسي مسمّع القبر بغصّات نحيبي وشجونسي شمّ أصغي علّني أسم ترديد أنينسي فاري فريسد فأنسادي فأنسادي

مات من تهوى وهذا اللَّحد قد ضمَّ الحبيبُّ فابك يا قلبُ بما فيكَ من الحرزنِ المُذيبُ إبك يا قلبُ وحيدٌ

ولا يسع النّاقـد الأدبي إلا أن يرى في هذا العنصر الوجداني قنائية ذات بعدين: بعد إيجابي من حيث تفجير شحنات الممكات الشّعريّة الخلاقة، وبعد سلبيّ في ذاته لما فيه من قواعد مأسويّة، هذا الازدواج هو ذاته عماد ظاهرة التّمزق الّتي تحن بصددها: فالحبّ في أغاني الحياة طاقة محرّكة أثرت العطاء الفنّي على حساب الكيان الوجوديّ، لأنّه يصدر عن نفس واحد واتّجاه واحد: اتّجاه الحرمان ونفس التّظلم، وعلى هذا التّقدير جاء القول الشّعريّ متبدّدا في الملفوظ النّفسيّ، وهو ما به قوامه، لأنّه قد زكّاه فنّا من حيث ينقضه حقيقة.

ويبلغ التَّمزق الضَّارب في الازدواج حدَّ المفارقة الصَّارخة

في قصيدة وأيّها الحبّ عيث تشكّل شبح العاطفة مصدرا للشّقاء تحكم به الإرادة الأزليّة على الكائن قضاء وقسدرا: أيها الحبّ أنت سر بلائسي وهمسومي وروعتسي وعنائسي ونُحولي وأدمُعسي وعسدابِسي وسقسامي ولوعتسي وشقسائي

ثــم يتنزَّل معينا للوجود ومبعثا له وعلَّة، به تستقيم للحياة شرعتها:

أيّها الحبّ أنت سرّ وجودي وحياتي وعزّتي وإبائسي وشُعاعي ما بين دَبجورِ دهري وأليفي وقُرّتي ورجائسي وعندئذ تتجمّع الأضداد في ثنائيّات السّلب والإيجاب متناظرة على كفّتي الصّدر والعجز:

يا سلافَ الفؤاد يا سُمّ نفســي في حياتي، يا شدَّتي يا رَخاتي

هكذا تشتد ضغوط المتناقضات، وإيلام المتفارقات على إحساس الشّاعر وكيانه الوجوديّ، فتنفجّر نفسه في الحبّ تفجّرا متأزّما ينتهج بها منحى المأساة القائمة على التّمزّق يغلّيه الشعور بالحيف والحرمان، فيصوّر الشّاعر مأساة ازدواجه وانشطاره تصويرا انتحاريّا فيه كثير من مظاهر التّحطيم الذَّاتيّ لنفس تمزّقت حتّى تصدّعت ثم انصهرت في بوتقة الأَلم فروّضت عليه حتّى بلغت بصاحبها روحا من التّجلد هو إلى الحالات الصّوفيّة أقرب منه إلى نوبات الرّومنسيّين، ولعلَّ ذلك الانصهار بالغ قمّته في قصيدة «صلوات في هيكل الحبّ» الّتي تتألّق على دفّتي «أغاني الحباة» معلما من معالم التّفرّد بالخصوصيّة من حيث انصهار الصّوغ الشّعريّ، والتّصوير الإيحسائيّ،

والمضمون النَّفسيِّ جاءت على الشِّعر القائم مستوفية حقّ العمود الخليليِّ في بحرها وقافيتها وتوحّد رويّها، حتَّى لكأنَّ أبياتها الثَّمانية والسَّتِّين قد أفرغت إفراغ المعلَّقـات.

وهده القصيدة وجدانية من الشّعر الغنائي تتجليّ مزيجا من مناجاة الحبّ واستلهام الطّبيعة فتقترب بذلك من الإفضاء الرّومنسيّ، أمّا مدارها فمراوحة بين الواقع والخيال لأَنّها ذات نزوع تجريديّ فيها سعي دؤوب إلى التّسامي عن الكون المادّي نحو المثل المطلق. فهي على هذا النّحو من الاستلهام كتقاسيم شاعر على أوتار شاعريّته الموحية، منها فنّه، وبها نشوته، وبين الإبداع والغمرة ابتهالات من اتّخذ الحبّ إلاها، والغناء معبدا، والشّعر دعاء وتسبيحا.

أمّا ثمرة امتزاج المقوّم اللغوي بالمقوّم النَّفسيّ في هذه الملحمة على حدِّ ما بدا لنا من فتتمثّل في تناسج كلّ من البنية والمحركة داخل صياغتها، وهي ظاهرة قلَّما تتضافر في الفعل الشُّعريّ، الأَنَّ القول الفنِّيّ يجنح بطبعه إلى الغلبة : إمّا غلبة البناء على الصّيرورة أو غلبة الحركة على التَّركيبة القارّة.

فكيف السّبيل إلى فك ووابط هذا النّسيج الشّعريّ وتخليص سداه البنائيّ من لحمته المتحوّلة ؟

تلك هي وظيفة الاستنطاق النَّصِّيّ طبقا لمقولة القراءة الإبداعيّة ممّا يصيّر النَّقد إنشاء والتَّشريح بناء.

\* \* \*

تنطلسق القصيدة من حيث الحركة بلوحة مدارها الإثبات. والإثبات قالب لغوي يكشف عن حال نفسيّة هي حال التَّقرير

والجزم، ولكنَّ هذه اللَّوحة الإثباتيَّة قد صيغت على مشهدين متوزَّعين هما المكوّنان لبنية هذا المقطع الاستهلاليَّ، وقد تفرَّد أوّلهما ببيتين :

١ عذبة أنت كالطفولة كالأحسام
 كاللَّحسن كالصباح الجديسيد

٧ - كالسَّماء الضّحوك كاللَّيلة القمراء

كالورد كابتسام الوليسسه

وانبنى هذا المقطع على خطاب يجرى مجرى المناجساة لأنّه غير ذي موضوع تبليغيّ، إذ يعتمد الوصف المطلق فكان خطابا وجدانيّا ذا مهجة غنائيّة، فأمّا المتوجّه إليه بالخطاب فهو ضمير المخاطبة (أنت)، حلَّ محلَّ الرّمز ليعقد الجسر بين الملفوظ والوجدان، فتبوّأ منزلة المصداح الموحى بمتنفس الشعور. وسنرى كيف يتحوّل هذا الضّمير إلى مفتاح الإلهام الشّعريّ لأنّه سيكون ركيزة البناء ومقود الحركة في نفس الوقت.

أمّا البعد الرمزي في هذا الضّمير فسيتبلور بتحوّلات دلاليّة يتوزَّع بموجبها - خلال المرّات الاحدى والعشرين الّتي ذُكر فيها - على حقول معنويّة منها الحبّ ومنها الحبيب ومنها الإلاه المقدَّس.

ف (الطفولة) - رديف الوداعة - تأخذ بمجامع الحواس ولكن تستقطبها حاسة اللهمس بعد حاسة البصر، و (الأحلام) صورة الانعتاق من قيدي المكان والزَّمان، و (اللَّحسن) نشوة الحس السّمعي، و (الصّباح الجديد) فيض من الإشراق لا ترجع فيه حاسة النَّظر إلاَّ حاسة الاستنشاق، أمَّا في (السّماء) فيزدوج التَّعالَي مع إبصار (الضّحوك) كما يزدوج في (اللَّيلة القمراء) الضّياء و الأنس، وتعود حاسة الشَّم لتأخذ من (الورد) ما لا تستبد به دون النَّظر، وتنغلق دائرة التَّصوير بما انفتحت به في حركة إرجاعيَّة تربط ما في (ابتسام الوليد) من براءة بما كان في (الطفولة) من وداعة.

ولك تتحوّل بها القدرة التعبيريّة في اللّغة من التّضمين الدّلاليّ تتحوّل بها القدرة التّعبيريّة في اللّغة من استطاعة التّصريح إلى سعة التّقدير: فإذ قد تجمّعت محاصيل الحواس الأربع سمعا ولمسا، وإبصارا وشمّا، فقد اختفت من التّشابيه فواعل حاسّة الدَّوق لأَنَّها كانت خطّ الانطلاق في الحركة الشّعريّة، فهي الحاسّة المنادية، والأربع الأخرى مناداة، لأَنّها مقصد النّداء، فكلّها جاءت توازن اللَّفظ الاستهلاليّ: (عذبة) ذاك اللّذي من سجلً حاسة الذَّوق قطعا.

ثسم إنَّ هذه البسنية الإرجاعية الَّتي قام عليها البيتان الممثّلان لمشهد الطَّليعة ضمن لوحة الإثبات قد انسحبت من مستوى تضافر المنطوق والمدلول إلى صعيد تضافر التَّعبيسر والتَّصويت من جهة ، وتضافر التَّركيب والتَّوزيع من جهة أخرى، فأمّا الَّذي ينعطف على المنطوق والمدلول فهو تحوّل البنية

الإرجاعية إلى ترجيع صوتي سيطرت فيه سلسلة من الثنائيات المتوازية أهمها الكاف المستأنفة التي تخلّلت كلّ مصراع مرتين فأصبحت المصاريع الأربعة يرجع من بعضها إلى البعض الآخر إيقاع متوحد يزيده ارتكازا اكتمال مثلّث صوتي في صدر البيت الثنّاني بمفعول توارد كاف (الضّحوك) بين كاف النّشبيهين، وداخل هذه الدَّائرة الصّوتية الإيقاعية تتوازى ثنائية حرف الدّال في عجز كلا البيتين، ثم يتكاثف الرّجع الصّوتي في حاء (الأحلام واللَّحن والصّباح) ليستقر في الصّوتي في حاء (الأحلام واللَّحن والصّباح) ليستقر في (الضّحوك) حذو عماد الكاف السّابقة.

هكذا تتفاعل بنية المنطوق مع بنية المدلول فيتحوّل النسيج الصّوتي إلى تنغيم إيقاعي على جدّ ما يتحوّل البناء إلى حركة.

أمّا تضافر التَّركيب والتَّوزيع فيتمثّل في ورود البيتيسن على أبسط الأَنماط النَّحوية إذ هما جميعا جملة إسمية بسيطة ، ولكنَّ توزيع محوريها قد انعكس بحيث تقدَّم الخبر ، وتوسط البتدأ . ثم تلاحقت سلسلة من صيغ الجار والمجرور كلُّها متعلِّق بالخبر المتقدّم ، وهكذا يحصل ضرب من الإرجاع بين ترتيب عناصر القالب النَّحوي المجرّد وتوزيع أجزاء الملفوظ على النَّسق التَّركيبي المصاغ ، على أنَّ هذه البنية التوزيعية المقلوبة قد وفَّرت للقالب اللَّغوي قدرة على تصوير الحركة بعد إرساء البنية ، لأَنَّ الخبر والمبتدأ قد رسّخا قدم الانطلاق ثم تلاحقت البني الفرعية المتجانسة في ضرب من التواتر الإيقاعي".

ومن شاء إدراك هذا الوقع الشعري فليتخيّل مجيء البيتين على أحد التَّوزيعات الأُخرى المكنة :

١ - الخبر فالمتممات فالمبتدأ،

٧ \_ المبتدأ فالمتممات فالخبر،

٣ \_ المبتدأ فالخبر فالمتمّمات،

ع \_ المتمّمات فالخبسر فالمبتدأ،

المتممات فالمبتدأ فالخبر،

وكلُّها محتمل، لو ورد عليه التَّركيب لما كان فيه نقض أو اعتراض من الوجهة النحويّة، ولكنَّ وقعه الشَّعري غير الَّذي حصل على التَّرتيب المصاغ.

فهذا المشهد المطلعي ضمن اللَّوحة الاستهلاليَّة الَّتي هي لوحة الإثبات قد جسَّم، ببيتيه، مفتاح الملحمة الشِّعريَّة من حيث كأن قادحا لشرارة الحركة الشُّعوريَّة الَّتي تشدُّ أوتاد هذه «المعلَّقة». أمّا المشهد الثَّاني ضمن اللَّوحة نفسها فيستغرق الأَبيات الثَّلاثة الموالية:

٣ ـ يا لها من وداعة وجمال وشباب منعم أملود
 ٤ ـ يا لها من طهارة تبعث التقديس في مهجة الشقي العنيد
 ٥ ـ يا لها رقّة تكاد يَرف الوردُ منها في الصّخرة الجُلمود

ويستند هذا المقطع إلى تحويل وجهة البثِّ الشَّعريِّ من منظورين، أوَّلهما استبدال الطَّاقة التَّضمينيَّة في الفعل اللُّغويِّ بالطَّاقة التَّصريحيَّة، ذلك أن الإِيحاءات المتراكمة في المشهد

الأول قد خلقت قدرة تجميعية في الدّلالة اللّغوية أنطقت لسان الشّعر بالمضمون الّذي تدور حوله كلُّ الأبعاد الرّمزية الأولى، ألا وهو «الجمال». أمّا التّحويل الثّاني فحصل على مستوى الصّوغ الأداثي وذلك بالالتفات من بنية المخاطب إلى بنية الغائب، ولهذا الالتفات قيمة إرجاعية تلتحق بما تخلّل المشهد الأول من ثنائيّات إسقاطية كما أسلفنا، وله أيضا وقع من التّنزيه عبر عمليّة التّجريد، وذلك بواسطة ضمير الشّان، ويتطابق مفعول هذا المظهر التّحويليّ مع مضمون الدّلالة الّذي يقوم على تخليص خصال الكمال في الإنسان الحبيب المشار والرّقة والطهارة) ما ينصهر معه الطبع الفطري والفضيلة والرّقة والطهارة) ما ينصهر معه الطبع الفطري والفضيلة الخلقيّة، وفي كلّ ذلك تمتزج محصّلات الحواس وإدراكات الوعي مع ارتياح الضّمير الأخلاقيّة.

وعسن تجمّع خصائص الكمال تتولّد طاقة تفجير المعجزات فيصير العنيد الشّقي سرمز الجحود سمدعنا ورعسا، ويتفجّر الصّخر سرمز الصّلابة والقسوة سبما يعتبر رمز الرّقة والجمال الا وهو السورد.

على أنَّ الصَّوغ الشَّعري في هذا المشهد الثَّاني قد حافظ على نمطية الإيقاع وذلك بخاصيتين نغميتين، أولاهما التوارد المقطعي الَّذي تمَّ بتكرار نداء التَّعجب (يا لها) في طالع كل بيت، وهو صورة تؤاخي تواتر كاف التَّشبيه في المشهد الأوّل، والثَّانية عقد ضفيرة صوتية انطلقت في البيت الأوّل من هذا المشهد بحرف العين مفردا ثم تقلَّص تواتره في البيت الموالي

فجاء ثنائيًا يوازيه حرف الرّاء مفردا، وحرف القاف مضعّفا، ولم يكن أحد منهما قد ظهر في البيت السّابق وعند البيت التّالث تختفي العين وتتجمّع القاف مضعفة، وتتكاثف الرّاء في تواتر رباعيّ.

وهكذا يحصل تراكب صوتي في تشكَّل متدرَّج أسميناه ضفيرة صوتيّة تنصاع معها نغميّة الوقع الشَّعريّ ممّا يبيح القول بأنَّ حياكة الشَّعر في هذه القصيدة قد ارتكزت على نسيج الأَصوات المولّدة للحركة الإنشائيّة.

. . .

تلك إذن اللَّوحة الأولى بمشهديها وهي ــ كما أسلفناه ــ لوحة مدارها الإثبات من حيث هو عمق نفسى تجلوه حياكة لغوية. وقد عقد بين طرفيها الضّمير المولّد للرّمز الشُّعوري والإيحاء التَّعبيري : (أنت) وواضح كيف أنَّه أطلق شرارة الصَّوغ الشَّعري ثم اختفى ويعود في مطلع اللَّوحة الثَّانية حتَّى لكأنَّه أمارة التَّمفصل البنائي في هذه القصيدة؛ وسنرى أيضا أنَّ هذه اللَّوحة التَّي تستوعبها أبيات ثلاثة ستنغلق قبيل عودة ذلك الضّمير، أمّا أبيات هذه اللَّوحة فهــى :

٦ - أي شيء تُراكِ هل أنتِ فِينِيسُ تهادت بين الوَرى من جديكِ
 ٧ - لِتُعِيد الشَّبابَ والفَرَحَ المعسولَ للعالَمَ التَّعِيب العَييب العَييب مِ المُعيلِ
 ٨ - أمْ مَلاَكُ الفردوسِ جاء إلى الأَرْضِ ليحيي رُوحَ السّلام العهيلِ
 تمثّل هذه اللَّوحة على صعيد البنية دائرة استفهامية وعلى
 مسار الحركة تحوّلا من أسلوب الإثبات إلى صيغة التَّساؤل،
 والظَّاهرتان كلتاهما واقعتان - كما تبيناً - بين مفرقين يؤشرهما
 ضمير المخاطيبة.

وبين لحمة البنية وسدى الحركة تتسلل مداليل المضمون الشّعري ، فإذا هي تحسّس لليقين عبر منافذ الشّك إذ يدور على تساؤل يبتغي كنه الحقيقة الوجوديّة الَّتي لهذا الحبيب المخاطب. وعلى هذا المعتمد جاءت الدّائرة الاستفهاميّة احتمالا بين طرفين : إلاهة الجمال في الميتولوجيا اللاّتينيّة ، وملاك السّلام في عقيدة الكتب السّماويّة ، وعلى أي الصّور جاءت فالمبتغي واحد: إعادة الكمال المثالي بتفجير المعجزات في قلب الهرم شبابا، والشّقاوة سعادة وحبورا.

كل هذه المضامين قد سكبت في قالب من الصّوغ اللّغوي ترابطت فيه أنسجة البناء العروضي ببصمات الإيقاع الصّوتي في توازن متدرّج حكيم، فأوّل الانسجامين ظاهرة التّدوير الّتي جاءت عليها كلُّ أبيات هذا المقطع الثّلاثي، وهو ما تمتنّت به لحمة الوصال في البثّ الشّعري ممّا كمّل تعانق البيتين الأخيرين من اللّوحة الأولى، وقد فعل هذا الانسجام الإيقاعي فعله في استحكام الانسجام النّغمي حينما سمح للضّفيرة الصّوتية بالبروز المتواصل عند تلاوة الأبيات.

فالصّوت التَّوليديِّ في البيت السّادس من القصيسدة منطلق هذه اللَّوحة مو السّين في (فينيسس) يبرز فريدا ثم يزدوج في كلِّ من السّابع والثّامن بواسطة (المعسول والتّعيس) من جهة و(الفردوس والسّلام) من جهة أخرى، ولكنَّ عماد الضّفيرة الصّوتيّة يتحوّل في البيت الوسط مالّذي هو السّابع ماليّ والتّعيس حرف العين المخمّس في (لتعيد والمعسول والعالم والتّعيس) بتناظر والعميد) مع معانقته للسّين في (المعسول والتّعيس) بتناظر

مقلوب يتطابق ومعانقة الدَّال للعين في (لتعيد والعميد). ثم يتقلَّص حرف الدَّعك في البيت الثَّامن فيرد فريدا كما ورد السِّين في السَّين في السَّين في السَّدس. فتتجلَّى عندئذ الضَّفيرة الصَّوتيَّة في شكل حزمة مخروطة الطَّرفيسن.

إنَّ مبدأ الارتكاز الصّوتي في الحياكة الشَّعريّة مبدأ قاعديّ رغم ما قد يبدو عليه من ارتساميّة الوصف، والقول بتوارد النَّغم الصّوتيّ بدفع توليديّ من الضّوابط الَّتي – وإن بدت مشكلة – فإنَّها غير مضلّلة متى سبرنا ترابطها واقتصدنا في استنباطاتها. ولئن سهلت معاينة الصّوت المولَّد فقد يكون من المدلّ الاحتكام إلى الصّوت الغائب، ويكفي – لضرب الشَّاهد – أن نلحظ غياب القاف طيلة الأبيات الثَّلاثة المكوّنة للوحة الثَّانية، ثم نتبيّن تصدّرها في اللَّوحة الموالية حرفا رئيسا رابطا لأَنسجة الإيقاع جملة :

٩ ـ أنتِ... ما أنتِ؟ أنت رسَم جميسلٌ
 عبقسريٌ من فسنٌ هــذا الوجــــودِ

.١ - فيكِ ما فيه من غموضٍ وعمـــقٍ وجمـــــالِ مقــــدَّسِ معبـــــــودِ

١٨\_أنت . . . ما أنت ؟ أنت فجر من السُّحر

تجــلًى لقلبِـــيَ المَعمـــــــــودِ

١٢ \_ فأراه الحياةً في مُونِق الحســـن

وجَــليَّ لــه خفــا يا الخُلـــــــودِ

فالعبقــريّ والعمق والمقدَّس والقلب والمونق، كلُّها دعائم

النَّعْم الإيقاعيّ حيث يتضافر التَّوليد الصَّوتيّ - على الابيات - مفردا فمثنى فمفسردا بالتوالي فهسذه المعاظلة البنائية تؤاخي المعاظلة الحركية من وجهيسن:

الأُوَّل وجه المضمون. ففي حين دارت اللوحة الأُولى على الإثبات والثَّانية على الإستفسار. تدور هذه اللَّوحة الثَّالثة على مزيج منهما إذ هي قائمة على التَّردّد بين التَّساؤل والجزم، وهو حلقة من التَّأرجح بين الشُّكِّ واليقين، فتعكس تموَّجات التَّذبذب صورة الكتلتين السّابقتين من المداليل الشِّعريّة، أمّا الوجه الثَّاني من المعاظلة فهو توارد اللَّفظ المفتاح الَّذي هو ضمير المخاطبة بِما يربط نسيج البثِّ اللُّغويِّ ومدّ الإفضاء النَّفسيّ، وهو في تواتره وتوزّعه يجسد نمط التّأليف بين حقيقة الإقرار وواقع الاستفسار: (أنت ما أنت؟) (أنت ما أنت؟ أنت . . .) وبين مسامٌ الطُّرز اللَّفظيُّ تقوم معاقد الصّوت، فتتناغم نبرات الحروف بين (الجميل والوجود والجمال والفجر والتَّجلِّي) في صيغتيه، مثلما يتداعى صوت الغنّة من الميم في (الغموض والعمق والجمال والمقدَّس والمعبود) بعد أن حرَّكه منذ مطلع البيت الاسم الموصول الأغنّ، ولا يترامى طرف المقطوعة إلاّ ويعكس (الخلسود) رجعا من صوت (الخفسايا).

ومتى ولجت إلى مخزون المضمون الدّلاليّ، وتقفَّيت بناءه، ألفيته مكاشفة لفحوى الضَّمير الرّامز (أنت) على مرحلتين تستقلُّ كلتاهما ببيتين من اللَّوحة الرّباعيّة، ففي موجة البيتين التَّاسع والعاشر، يتركز الفحوى على تحويل الضّمير رمزا للخلق الفنّيّ وصورة للإبداع المطلق، وجاء ذلك مستندا إلى التّجرّد

من قيود الزَّمان – وقد خلا البيتان من الفعل المصاغ – ومرتكزا على تجاوز الإدراك سواء صوب ألغاز الوجود أو وفق مقدَّساته، وأمَّا في البيتين المواليين فإنَّ المغزى يتركَّز على تحويل الضّمير رمزًا للإلهام السّحري وصورة للوحي الشِّعريّ.

\* \* \*

هكذا تكتمل في القصيدة دورة من دورات المدّ الإنشائي رأينا فيه لوحة الإقرار، فلوحة الاستفسار، فلوحة التَّذبذب بين هذا وذاك . وكلُّ الدّورة بمفاصلها الثّلاثة تتحوّل ضمن بناء القصيدة ركحا يهتزُّ عليه فيض الشَّعر – في صوغه اللّغوي وإفضائه النَّفسي – تأمّبا لانطلاق حاسم تـوّاق .

وينطلق الصّوغ الشّعريّ في بثّ يستغرق مداه 25 بيتا تجيء كالفصل المتراكب، بناؤه دائريّ، وتعاضده مع أطراف القصيدة عضويّ، ويتركّح على تمفصل يحكي تمفصل كامل القصيدة، وسنبيّنه.

أمّا مضمون هذا الفصل الممتدّ بين البيت الثّالث عشر والبيت السّابع والثّلاثين فهو صميم المناجاة المباشرة المثبتة، قدَّم الشعر لها وأخَّر في اللَّوحات السّابقة حتَّى قبض على أعنَّتها قبضا قاطعا.

ولا يفوتنا ما أوضحناه من مبدإ ارتكاز الصّياغة الإنشائية في «معلَّقة» الشَّابيِّ على دعامتين: اللَّفظ المحرِّك الملهم في بناء الكلِّ، والصّوت المولّد الموقع في بناء الجزء، ونلتقى باللَّفظ المفتاح - ضمير المخاطبة (أنت) - من حيث هو الكلمة الفاتقة الرّامزة وهي الَّتي ستفصم بين دواثر متعاقبة

ُ داخل زوايا الفصل فتحوّله إلى مشهد رباعيّ متوازن .

وأوّل مشاهد فصل «المناجاة»:

۱۳ – أنت روحُ الرَّبيع، تختال في الدُّنيا فتَهتزَّ رائعاتُ الــُورود ۱۶ ــ وتهبّ الحياة سَكْرَى من العِطر، ويَدْوِي الوجود بالتَّغريـــد ۱۵ ــ كلَّما أبصَرتكِ عينايَ تمشيــــنَ

هـذا هو مشهد «الطّبيعـة» في ملحمة الغناء الوجداني، والسرّ أنّ مداره خفي الدِّكر: تقرأ الرّبيع والورود والزّهر والبلابل فلا يرد على سمعك إلا ما يبرز الطّبيعة دون تصريح بها، وبهذه الطّاقة من التّضمين الدّلالي تعانقت عناصر مختلفة حصل بينها تطابق وإسقاط، وتلك العناصر هي الأنا والأنت، فأمّا الأوّل فيتناظر والطّبيعة، وأمّا الثّاني فصورته الرّبيع، ثم يحلُّ الضمير المخاطب من الأنا المتكلِّم حلول الرّبيع من الطّبيعة، فيرتسم سوار رباعي يدور على نفسه فيحوّل عناصره إلى زوايا متناظرة: فيها الشّاعر يدعو الحبيب ويذوب في الطّبيعة، وفيها الرّبيع يحيي الطّبيعة ويؤاخي الحبيب، ويبقى الطّبيعة، وفيها الرّبيع يحيى الطّبيعة ويؤاخي الحبيب، ويبقى النّداء ممتدًا كالرّجع للصّدى: أن يحلّ الحبيب في روح الشّاعر حلول الرّبيع في جسم الطّبيعة.

وداخـــل هذا المشهد ذي العلائق السَّنفونيَّة تثوي صور

امتزاج الحواس والمدارك، مبعثها أنفاس الحبيب تلهم السواكن فيتحرّك القلب، ويتنبّه اللِّسان، فيختلط الغناء بالحسّ على حد اختلاط النَّظر بالورد، والشَّمَّ بالعطر والسَّمع بالأَناشيد.

ومثلما تحرّك المشهد بدفع من اللَّفظ الملهم (أنت) فقد أذعن طرزه الشَّعري إلى اقتفاء الصّوت المولّد المحاكي وهو هنا حرف التَّكرير الَّذي تتجاوب به (الرَّوح والرَّبيع والرَّاثعات والورود والسَّكرى والعطر والتغريد والإبصار والارفاف والزهر والعمر والمجرور والغريد).

ويعود الضّمير المحرّك الملهم ليغلق دائرة المشهد الأوّل ويفتح دائرة الثّاني على امتداد متطابق في المدِّ الشَّعريّ إذ يشاكل الأَوّل في خماسيّـة البناء:

١٨ - أنت تُحيِينَ في فؤادِي َ ما قسد

١٩ ــ وتَشيدين في خرائبٍ روحــــي

. ٢ - مِن طموح إلى الجمال إلى الفسنّ

٢١ \_ وتُبُثِّينَ رقَّـةَ الشُّوق والأَحــلام

والشُّـدُو، والهُّـوى، في نشيـــدى

٢٧ \_ بعد أن عانقت كآبةُ أيسام ــــي

إنَّ هذا المشهد الثَّاني من فصل المناجاة لهو مشهد الحبَّ يأتي بعد مشهد الطَّبيعة، وقد استحال نيه رمز الحبيب طاقة

تولّد العاطفة فتذكى معجزة إحياء الرّوح بعد مماتها، مثلما ثنفخ في الشَّقاء روحا من السّعادة تتكاثف فيها صورة الجمال ونشوة الفنّ، ولذيذ الحرّية. على أنَّ هذه الضّغوط المتجمّعة من القدرة التّحويليّة هي الَّتي تبلغ حدّ الكثافة فتفجّر طاقة الإلهام الشّعريّ، وعندئد ينطق من شياطين الشّعر الأَخرس الأَبكم.

وبديهي أن يكون نسيج هذا المشهد كتلا من المثاني المتضادة تصاغ عليها المداليل المتوازية المتصادمة، فتجد الإحياء قبالة الموت، والإشادة حيال التلاشي، والإنشاد حلو الإلجام، فيكون استرسال المعاني بمثابة الحركة الدورية يتراقص فيها الموجب والسالب كالبدائل إذا حضر الواحد اختفى الثّاني.

والسنى يزيد الحركة الإنشائية تدفّقا واطّرادا تواكب الإيقاع النّغمي على نمط المزدوجات ممّا لا يدع شكًا في فرضيّتنا النّبي صادرنا عليها، وهي ارتكاز النّفس الشّعري على الصّوت المولّد للحركة النّغميّة، فاقرن الأمس بالسّعيد، والإشادة بالتّلاشي، والرّقة بالشّوق، ثمّ الشّدو بالنّشيد، وأختم بما يتكاثف في البيت الأخير من همز في (الكآبة والأيّام والفؤاد والإلجام) بعد أن تصدّرت به أداة المصدر الدّاخلة على الفعل.

شم يطلُّ المفرق الثَّالث وعلى طالعه اللَّفظ الواسم لكملًّ المشاهد:

٢٥ ــ وتراءى الجمالُ يَرقصُ رقصــــا

٧٧ ـ فتمايلت في الوجودِ كلحنسن

عبق عن الخيال خُلُو النَّشيب

لَفتــةُ الجيــد واهتزازُ النُّهـــــــود

تنقلنا هذه الأبيات من الطبيعة والحبّ إلى مشهد «الفن» الذي يصور انصهار الشّاعريّة المبدعة في رمز العاطفة الوجدانيّة. ولهذا الانصهار مراتب وتجلّيات تدركها أعضاء الحس فترى العين في هذا الرّمز الملهم الموحى جمالا مطلقا يتراوح بين السّكون السّاحر وحركة الرّقص الأخّاذة، وتسمع الأذن أوزان الغناء ووقائع التّغريد، ثم تستنشق النّفس عطر الورود فيغدو الحبيب مجمع الأحاسيس يستقي منه المحبّ معين ما يلهمه في كلّ عوالمه الوجدانيّة.

على أنَّ خصوصية الالتحام بين الملفوظ والمحسوس وما تستنبعه من تشاكل الإفضاء النَّفسيّ بالمبثوث اللَّغويّ، ثم ما تحتويه من تراكب البناء المحكم مع الحركة السَّائرة، كلُّ ذلك قد أدرك سنم الفعل الشِّعريّ من أعلى مدارج التَّسلُّق في البيت الأَّخير لهذا المشهد وهو البيت الثَّلاثون، وفيه قد نحت الشَّاعر

من شاعريّته ما به صيّر الموجود فنًا، والفنّ خلقا، والخلق خالقا ومعبودا، فتحوّل الواقع إبداعا بتحوّل الكلام شدوا، والرّؤية استلهاما، والإفصاح أنشودة، والخطو رقصا قدسيّا.

ومن إحكام البنية الإنشائية على مسار الحركة الشّعرية ما يقوم بين هذا المشهد وسابقه من معاظلة جاءت على وجهيسن: مضمونا وصياغة. فأمّا على صعيد المضمون فقد ربط البيت الثّالث والعشرون بين مشهد الحبّ ومشهد الفنّ، مثلما ربط البيت الرّابع والعشرون بين الفنّ والطّبيعة، وأمّا من حيث الصّوغ الأدائي فقد تواصلت سيطرة الصّوت الحاكي الذي رأيناه في (الإشادة والتّلاشي والشّوق والشّدو والنّشيد) فنلفاه متضافرا على نفسه منذ البدء إلى الختام معانقا (الأنشودة والأناشيد والشّيء) فضلا عن فعلى والشّباب والشّدو والنّشيد والأناشيد والشّيء) فضلا عن فعلى (شبّ ووشّح).

إلاَّ أنَّ الوسم النَّغميّ الذي تمادى على الصّوت الرّاجع إلى المشهد السّابق قد تولّد باستصدناب إيقاع طارىء نما بالتّدرّ جحتَّى انفرد في آخر المشهد بالإلهام الموسيقيّ، فتوسَّل إليه في (القصيد والأفق والرّقة والقوام والوقفة والقعود والموقّع) بعد أن تصادفه في (يرقص رقصا).

وحسب السّمة الإنشائية في هذه المرتبة من استطراد القصيدة أنَّها تأخذ منعطفا نوعيًا بحدوث خاصيّة متولَّدة عن تعاقب المدلول على المصاغ، وتتمثل هذه الخصيصة في التَّرديد الَّذي يستند إلى خلق المزدوجات اللَّفظيّة، سواء من ضروب الازدواج المتطابق في المادَّة اللَّغويّة أو من ضروب الازدواج

وبهدا التوزيع الثنائي المفضي ضمنيا إلى تفصيل رباعي تبرز جملة من المثاني منها في مقام الازدواج المتطابق لغويا: (أنشودة الأناشيد، غناك إلاه الغناء، شبّ الشّباب، برقص رقصا). ومنها في مقام الازدواج المتناظر في الدّلالة (إلاه الغناء ربّ القصيد، شدو الهوى وأغاني الوجود، أوزان الأغاني ورقّة التّغريد، ولحن حلو النّشيد، وصوت كرجع نساي).

ولو وزَّعنا ذلك بحسب التَّكاتف أو التَّراوح لتم لنا التَّصنيف الرَّباعي الضّمني .

هكذا نصل إلى المشهد الرّابع من مشاهد لوحة «المناجاة»: ٣١ - أنتِ الحياة في قُدْسه ا

السَّامي، وفي سِحرها الشَّجيِّ الفريسيةِ السَّجيِّ الفريسيةِ ٢٣ – أنت . . . أنتِ الحياة ، في رقّةِ الفجر في رونق الرّبيع الوليلةِ

٣٣ أنت . . أنت الحياة ، كمل أوان

في رُواءٍ من ألشَّباب جسديسك

٣٤ - أنت . . أنت الحياة فيك وفي عينيْك آيات سِحرها الممدود ٥٠ - أنت دنيا من الأناشيد والأحسلام

والسَّحر والخيال المسسلييسة والفَّسنُّ وق الخيال والشَّعرِ والفَّسنُّ

وفسوق النُّهمي وفوق الحمسمدود

٣٧- أنت قُدْسِي وَمَعبَدي وصبــــاحي

وربيعي ونشوتي وخليودي

ذاك هـو مشهد القداسة الإلاهيّة، وهو حصيلة تزاوج المشاهد الثّلاثة السَّابقة من طبيعة وحبّ وفنّ، فكان قائما على التّعالى والسّمو نحو اللاَّمتناهي، فيه ينشد المطلق، وبه يستعظم الجلل بعد أن تحكَّم اللَّفظ الملهم المولّد في مسيرة النَّفس الشّعريّ على مدى الأَبيات السّبعة بلا تراوح أو استبقاء: تضاعف بازدواج ومرافقة (أنت... أنت الحياة) مرّات أربعا، ثم تفرّد بالطّالع ولم يـزدوج.

فكأنّما صيغ هذا المشهد بما حوّله انفجارا للملفوظ الشّعريّ، حرّكه امتلاء كامتلاء الخمرة الصّوفية، وعلاه ملمح كملمح الحضرة السّنيّة، ولست بممتنع بإذا ما راودت القراءة بوعي أو بدون وعي أن تتذكّر بعضا من قصائد ابن هانيء، وبعضا من مطوّلات شوقي، وربّما حضرتك مقاطع من ملاحم المتنبّي: المشهد متناظر، والصّوغ يحاكي بعضه بعضا، وبين الجميع سلك يربط مقول الشّعر بمبثوث النّفس، وجسر الالتحام القبض على صيغة لفظيّة تكون بمثابة نقطة الارتكاز في المعاودة والتّسرداد.

أفلست واجدا ما يجده كلُّ متناغم باللُّغة من وجدٍ؟

ذاك هو ذروة الإفضاء الشَّعريّ : خلق اللَّغة بعد كسرها، وإبداع الصَّورة بعد نشر أطرافها، وقد تهيّأ بفعل ذلك أن يتسامى الشَّاءر بالضَّمير الرَّامز (أنت) إلى منازل القداسة تجريدا وحياكة .

وفي كلِّ هذا إرساء لقدم البناء الشُّعــريِّ.

ولكن وجه الإبداع إلى حد الإحراج المعجز ليس كامنا في الطّرز البنائي، ولا هو ثاو وراء الدّلالة العينية للفظ الحاضر، وإنما هو قابع خلف تواؤم البنية والحركة كما أسلفنا في فرضية المقاربة الّتي صادرنا عليها منذ البدء، وفي هذا المقام تتكامل لحمة التّفافر بشكل يأخذك بإغرائه حتى يغتصب منك القناعة فتبحث عن مراسمه فتتجلى لك بعين البداهة.

لنــأخذها جاهزة ولنراجع ما سلــف.

رأينا أنَّ القصيدة قد انطلقت بحركة أولى (١-٢) تدرَّجت من الإثبات إلى التَّساؤل إلى التَّردُّد فتكوّنت حلقة دائريّة على ثلاثة أنساق.

ثـم تحوّلت كلَّ تلك الأدوار المتضافرة إلى مصعد تحقّز عليه الشَّاعر فقفز - كمن يعدو - إلى حركة جديدة هي حركة المناجاة (١٣-٣٧) فجاء الخطاب مباشرا يلغي التَّساؤل والتَّردّد ليستقرّ على منبر التَّاكيد الجازم، والتَّحاور المنصهـر.

وما إن ندخل صميم هذه الحركة الثانية حتى نتبيّن داخلها أدوارا متعاطفة هي ذاتها واردة على أنساق متدرّجة: انبسطت الطبيعة فاختلف عليها الحبّ متساوقا مع الفنّ، وإذا بالمشاهد الثّلاثة تتحوّل مقفزا يتحفّز عليه الصّوغ الشّعري في عدوه، فيتهيأ له منه اندفاع يرتمي بعده في مسبح القول الإنشائي المتدفّي المتدفّي .

ثــم تلج للمشهد الَّذي هو كالحوض المتلقِّف لحركتين متعاقبتين فلتقاه هو أيضا منطويا على حركة داخليّة تجرى مجرى الحركتين الكبريين بما أنها تمتثل إلى نفس الاستدراج:

تهيّو فتحفّز فارتماء، وقد تجلّى ذلك في انشطار المشهدين إلى نسقين، استوعبت الأوّل الأبيات الأربعة الأولى (٣١-٣٤) إذ نسجت على ضرب من المعاودة الدّاخليّة: أنت... أنت الحياة، وهو ارتكاز على اللّفظ الموحي لتوليد القفزة الإنشائيّة، والّذي دعّم هذا التّحفّز والمراودة تعاظل الأبيات إذ كان جلّها ملوّرا، بالمعنى العروضي حيث يداخل العجز من البيت صدره. أمّا النّسق الثّاني فهو تألّق صوب الفعل السّعري تخلّص فيه السّاعر من المعاودة واستبقى اللّفظ الاستهلالي المحسرة.

وإذا نظرت إلى هذا النسق الختامي (٣٥-٣٧) وجدته الصورة المصغَّرة لكلِّ الحركة اللَّورانيّة، إذ هو نفسه راضخ إلى التَّسلق المتدرّج: جاء بيته الأوّل متأرجحا بين التَّدفُق والانسياب، فأمّا هذا فجسّمته العبارتان (دنيا من الأناشيد) و(الخيال المديد)، وأمّا ذاك فهو في تعاقب العطف بين (الأناشيد والأحلام والسّحر والخيال). ثم جاء البيت الثّاني من هذه الحلقة مدًّا فجزرا فمدًّا مضاعفا، ومفتاح الحركة هو الظّرف المكاني (فوق) فإذا نحن أمام:

تحفّز في (أنت فوق الخيال) واسترخاء في (الخيال والشَّمر والفسنَّ) فتدفق مزدوج في (فوق النَّهي وفوق الحدود)

ئسم تبلغ الحركة النَّسقيَّة أوجها بالبيت الثالث من الحلقة حيث يختفي الانسياب، ويغيب الارتياض، لينصب الملفوظ الشَّعري صبًا في قوالب الدَّفع القاطع، فلا مراوحة ولا استرجاع، وإنما هو صوغ متوال إلى حدَّ الإشباع في الإيقاع والنَّغم

والإدلاء والَّذي نسج حيوط البيت أمران: الضّمير الفاتح كَاللَّحمة، وضمير المتكلِّم كالسَّـدي.

ولكنَّك بعد كلِّ هذا الدُّوران لا تلبث أن تقف عند البيت الأخير وقفة جديدة دون أن تدرجه في سياق البيتين السَّابقين له، وإنَّما بأخذه في بنائه الذَّاتيِّ وحركته الباطنة، فإذا بك تهتدي إلى أنَّه نسق برأسه ، يحكي كلِّيَّة النَّسق الدُّورانيِّ المسيطر، فتتراءى لك منه الصورة المصغّرة القصوى للحركة المتعاطفة جملة : لأَنَّه في بنائه ذو ملمح سكونيٌّ، تراصفت فيه ستّة ملفوظات على شكل معالم السّياج المستقرّ، ولكنَّه في مضامينه حركة فيها الصّوت وصداه، وفيها الإفضاء ورجعه، انطلق من العلياء القدسيّة فحلَّ في المعبد مكانا حيث تعانق مادّة الوجود ريحانه، وفي الصّباح زمانا حيث الإشراق المؤذِّن بالرّبيع رمز الطّبيعة، ولا يختلط الوجود المادّي بنشوة الحلول الرُّوحيُّ حتَّى يصاهر الكلُّ خلود الذُّوات، وهكذا يدور البيت على نفسه وكأنَّه قطب الرّحى تتوالد من حوله الدّواثر، فتنتشر تلو الدُّواثر، حتَّى تتجلَّى لنا حقيقة هذا المشهد كلَّه(٣٦-٣٧)، إذ هو من القصيدة كالقلب النَّابض من جسم البناء وحركته، وشأنه مع ما سبقه شأن بيته الأَّخير معه : فالكلُّ يحكي صورة حركة لولبيّة على مسار اهتزازيّ، وهو الثَّمرة الكاملة لنسيج شعرى اندكَّت فيه الحواجز بين قرار البنية وصيرورة التَّحرُّك، فغدا الجميع في سعى حثيث إلى بؤرة الفعل الشُّعريِّ، وقد أصابه.

وبديهي أن يبدأ الدَّفع الشِّعري في الانحدار بعد أن أدرك ذروته :

وفسي قُرْب حُسنِكِ المشهــــــودِ

بنطلت المسار التراجعي باستدراك على الارتواء القدسي ، وعودة إلى عالم المادة لتقمّص غرائز الموجودات فيه ، فتطفو الله الله وتشع الأنا ، ويطلب الحلول في وصال الحبّ جمالا وجسدا ، وبهذه الخصائص في الإلهام والصّوغ يعود الإيقباع الجزئي بعد أن اختفى في المشهد الّذي جسّم قمّة الهرم البياني للقصيدة ، وهذا الإيقاع صوتي نغمي سيطرت فيه غنّة النون وعضدتها العين لتشاكل رجع الشين فمن (ابنة النّور إنّني أنا .... من إلى (روعة المعبود فدعيني أعيش) حتّى (أعيش والمشهود)

وسيتواصمل التعاظل الإيقاعي في :

. ٤ ـ عِيشةً للجمال والفنّ والإلهـــــام

والطُّهُ والسَّنيُ والسَّج والسَّنيُ والسَّج وِ والسَّدي وَ السَّج البَّتُولِ يُناجِي الرَّبِّ فِي نشوةِ النَّهولِ الشَّديدِ

وهما بيتان يقومان مقام الاستدراك على السّالفين من حيث المدالبل دون أن ينفصما عنهما في البناء اللّغويّ، فكلاهما مفتتح بمادَّة الفعل السّابق (أعيش عيشة وعيشة)، والكلَّ متكاتف في سياق نحوي وتركيبي واحد، لأنَّ البيتين ينطلقسان من المفعول المطلق للفعل السّالف. أضف إلى ذلك تجانسا نغميّا تواصل على شكل (أعيش والمشهود) بواسطة (عيشة وعيشة ونشوة وشديد) وتجدَّد في تناسق (الإلهام والطّهر) ثمّ (السّنى والسّجود).

أمّا المضمون فهو محاولة الرّجوع إلى عالم المطلق والمجرّدات، فيتحوّل المدار طاعة العبد المذعن إلى المعبود المتسامي. ويتراءى الدّفق الإيقاعي خلال التّراكم اللّفظي المتعاقب في البيت الأوّل والمنساب في البيت الثّاني.

إِلاَّ أَن الإِستدراك على الإِنحدار سيفضي إلى مدِّ ثالث طبقاً لنسيج الحركة المثلَّنة الَّتي رأيناها مقودا لكلِّ القصيدة:

٢٤ وامنحيني السَّلام والفَرَح الرَّوحي يا ضوء فجري المنشود وسي وارحميني، فقد تَهدَّمتُ في كون مِن الياس والظَّلام مَشِيداد على القَديني من الأَسى فلقد أمسيتُ لا أستطيعُ حَمْلَ وجدودي على وجدودي وعلى شِعاب الزَّمان والموت أمْشِي تحت عبء الحياة جَمَّ القيود على وأماشي الورّى ونفسي كالقبدر وقلبي كالعالم المهسدود لا طلمة ، ما لها ختام ، وهول شائع في سُكونها الممدود عبد وإذا ما استخفَّني عَبَثُ النَّسساس

تبسّمتُ في أُسَّى وجُمـــودِ وَجَمِــودِ وَجَمِــودِ وَجَمِــودِ وَجَمِــودِ وَجَمِــودِ وَجَمِــودِ وَ وَجَمِــودِ وَاللَّهِ مَرَّةً كَأَنِّيَ أُستـــلُّ مِن الشَّوك ذابلاتِ الـــوُرود . و-وانفُخِي في مشاعري مَرَحَ الدّنيـــا

وشُدِّي من عزمِيَ المجهــــــود

أتغنَّى مع المُنْسَى من جديسادِ

٧٥ - وأبثُّ الوجودَ أنغامَ قلب بلبلسيُّ مكبَّل بالحديد وم وابثُّ المحطَّم المحلود وم الصّباح الجميل يُنعِشُ بالدِّف، حياةَ المحطَّم المكدود ٤٥ - أنقذيني، فقد سئمتُ ظلامــي !

هكـــذا بعد لوحة التَّراجع(٣٨–٣٩)فلوحة التَّدارك(٤١-٤) يأتي مشهد التّنازل إلى السّفح وقد تحرّك على لولب الاستغاثة فتراكمت صيغ الأفعال حتَّى تكثَّفت: فاعلها ضمير المخاطبة، ومفعولها ضمير المتكلِّم، فبدا الأنا رازحا ينوء بعب، الأحداث، فإذا المفعول به يستنجد بالفاعل، وعلى هذا النَّسق ارتصفت رأسيًا حلقات كفقر العمود الظُّهريِّ : (امنحيني وارحميني وانقذيني وانفخي في مشاعري وابعثي في دمي ثمّ (انقذيني انقذيني) فاستلهام الإنقاذ هو اللَّبِّ المكتنز في صيحة الاستغاثة الَّتِي يرجع لها من صداها لهف ماله قرار، ولئن تراءت من نسيجه صورة التَّأزُّم النَّفسيِّ فإن صياغة اللفوظ اللَّغويِّ قد نعمّدت كشف التَّلاشي العاطفيّ إلى حدِّ الضّياع في الوجود، فتوافدت مصادر الغيبة، واحتدّت مرارتها بشعور الإغتراب الَّذي يوحي باقتلاع الجذور بين الحواشي، وهو ما صوّره البيتان(٤٨-٤٩)في مزيج غريب من حدّة الوعي ورقّة الانسياب، فجاءت الصّورة مأسويّة، تقابل فيها استعظام المدلول بخفّة الدُّوال، وإذا بالإِيقاع يهتز متسلِّلاً بين (النَّاس والتَّبسُّم والأَّسي والبسمة وكأنِّي أستَلُّ)، تتخلُّله نتوءات نغميَّة ودلاليَّة فلا يزداد بها إلا وجعا وإيلاما من (العبث والمرارة والشُّوك والأَّسى).

ومن تتبع خصيصة النَّغم بين رجع الأصوات في موسيقاها اهتدى بالبداهة إلى لحمة الوصال الإيقاعي على مستوى الأجزاء وذلك بضرب من التَّداعي المتواصل، ف (المنحيني) تنادي (الفرح الرَّوحي)، و(المنشود) يتوسَّل إلى (المشيد) مثلما يسعى (الأَسى) صوب (أمسيت لا أستطيع)، وليس تناغم (علِّي أتغنَّى مع المنى) بأبعد وقعا من (قلب بلبلي مكبّل)، بل ألا ترى

الكاف محتجبة أو تكاد، فلمّا ارتكز بيت على (المكبّل) استجاب إليه لاحقاه بـ (المكدود والرّكود.)

ويتمادى الخطُّ التنازليِّ في منحدر الإلهام الشِّعريَّ، فيقف وقفة يستريح بها مستأنفا انطلاقه بعد الاعتماد على آهة الاستغاثة وياء النَّدبة مما يصيّر النِّداء نقطة ارتكاز الدَّفع:

هكذا بعد صوت الاستغاثة ودعوات الانتشال تطالعنا لوحة الإذعان بما حيك فيها من صور الاستسلام المتدحرج تستل في أيه الحركة من خبايا البنية، وهذا التّدرّج الآفل قد صيغ في المضامين الدّلاليّة، وطفا على سطح القوالب اللّسانيّة ثمّ تسرّب

من منعطفات البناء التَّعبيريّ فنفذ إلى مسامّ اللُّحمة النَّغميّة.

فأمّا على صعيد المضمون الإبلاغي فإن لوحة الإذعان قد ارتسمت بأنفاس أربعة متواردة افتتحتها إفلاتة من التواجد في الطبيعة شكلت غيبوبة رومنسية كالتي تجيء على لسان الهائمين، ثم عقبتها استدراكة عاد فيها الوعي منبها فالتحمت الصورة بموضوع الخطاب، وبعدها انعطف على الإذعان استرحام مستلهم من تدليل المحظورات الوجدانية على المحرَّمات القدسية، وختمت الأنفاس ببكاء وتحسر جلتهما صورة غريبة مربعة الأركان فيها إلاه معبود ومولى عابد وعن كلا الطرفين ينبعث صوب الآخر فعل، فعن المتعبد سجود جلل، وعن المعبود رجم متعاظم، فتعاكس الفعلان وتقابل الطرفان، فكانا ساحقا وسحيقا، وتجلّت ملامح التَّشَفِّي كأفظع ما تكون.

وأمّا على صعيد القالب المصاغ فقد توافرت جملة من البنى \_ غيابيّة وحضوريّة \_ تدافعت بها فقاقيع المدلول على سطح الملفوظ، منها انقطاع الفعل. فلقد اختفت الأحداث، ولو قورن بين تواتر صيغ الأفعال في المرحلة الحاضرة مع تواترها في المشاهد السَّابقة لظهرت نسبة الاختلاف معقودة على الرّجحان الكامل، وقد استعاضت البنية اللغويّة عن غياب الأفعال بتراكم المتعاقبات التركيبيّة إلى حدّ من الإشباع، فمن حيث ذكر فعل الخلق مبنيًا للمجهول في البيت (٥٠) تلاحقت نائبات الأفعال على مدى ثمانية أبيات، كلَّ اللاَّحقات قد استهلَّت بنائب معطوف: (شموس وربيع ورياض وطيور وقصور وغيوم وحياة)، وهذا على بساط البنية النَّحويّة تراكم واستطالة لولا لحمة

الحياكة الشُّعريّة لأُوشك الكلام أن يلج حيّز الضَّباب.

ومن خصائص التواؤم بين المداليل وبنية الإدلاء هذا التوازي بين التحام طرفي التخاطب، فحيثما كان ضمير المخاطبة ترافقت إليه ضمائر المتكلم بالإسناد والإضافة: إن تصريحا وإن تضمينا.

أمّا عن محاكاة الإيقاع النّغميّ لبنية النّسيج اللّغويّ فخطّه مسترسل على نهج التّداعي الصّوتيّ، ولكنّه متميّز بالإزدواج وما يفترعه من ثنائيّات يشرد بعضها عن بعض حينا، وتعانق أطراف البعض بعضا من أطراف الآخر تارة أخرى: ففي (الجدّ والفؤاد) كما في (وضّاءة ... في فضاء) انفراد وتمايز، ولكنّ زوج (الشّاعر والشّباب) يتعاظل بزوج (السّكرة والسّعيد)، ثم تستقلُّ جملة من المثاني منها (تعرف .... العتيد) و (تتناغي حلوة التّغريد)، و (تتهادى كأباديد)، وهكذا (الـّحر والحسن) و (تسحقى آمال نفسس).

\* \* \*

لكن التبسط في خصائص هذا المشهد «الإذعاني» لا تتوضَّح أبعاده إلا بتحسّس وشائجه البنائية مع المشاهد الشَّلائة السّابقة له في نطاق خطِّ الانحدار، وهي لوحات التَّراجع فالتَّدارك فالاستنجاد، على أنَّ السّمات الموحّدة لأُجزاء خطِّ الانحدار لا تبلغ اكتنازها الإنشائي إلاَّ في ضوء سمات القسم الأوّل من القصيدة من حيث إنَّهما وجهان متصافحان.

وأوّل ملمح من ذلك انبناء الإلهام الشعري طيلة القسم

الأُوّل (١-٣٧) على ضمير المخاطبة (أنت) ثم انقطاعه عن النَّفس الشَّعري على مدى القسم النَّاني (٣٨-٦٨)، وبذلك يحصل تقابل متوازن اقترن فيه حضور الضّمير الملهم بمسار الصّعود، بينما اقترن غيابه بخطِّ الانحدار، وبين الحضور والتَّصاعد نسبة ما بين الغياب والتَّنازل من حيث ما يرمز به إلى الصّورتين من علامة السّلب أو الإيجاب كلِّيًا، وهذا الرّسم البياني جنيس ما يحصل عند إعادة رصف العناصر كما لو قرنًا الحضور بالغياب والصّعود بالهبوط.

والملحظ الثّاني ضمن استيعاب سمات الصّوغ الشّعري والملحظ الثّاني ضمن استيعاب سمات الصّوغ الشّعري كي كلّيّاته من خلال معلقة «الصّلوات» هو اطّراد ما اصطلحنا عليه بالحركة الاهتزازيّة: يتحفّز القول الشّعري تأهّبا واندفاعا لينطلق في مساره صوب الامتلاء الختامي ، فتكون الحركة في مجملها تدفقيّة تجيء على ضروب نبض القلوب، وفي صميم هذه السّمة يقوم تقابل جديد هو تناظر حركة الاهتزاز بين القسميسن:

في الأوّل تحقر صوب العلى، فهو من تأهب أجنحة الطّائر على عصن الشّجر، وفي الثّاني استجماع لقوى الجسم على مقفز للإرتماء في حوض كحوض السّبّاحين، وبذلك تطّرد الظّاهرة في وجودها طيلة القصيدة بينما ينعكس اتّجاهها من نصف إلى آخر، ومن ثمار هذا الإهتزاز التّراجعيّ في مختتم المشاهد فضلا عن اختفاء الضّمير المخاطب المنفصل ـ تقلّص حضور الضّمير المتكلّم تدريجيّا إلى أن يختفي تماما قبيل النّهاية ويستعاض عنه بضمير الغائب (٢٦-٢٧-٦٨) فيمّحي بذلك

الأَّنَا ليحلَّ محلَّه الهو، ويزداد هذا الامِّحاء بورود البيت الأَّخير على ازدواج بليغ: ظاهره النَّفي ودلالته النَّهي، صيغته الدَّعاء ومغزاه الإِقرار، وعن كلِّ المستنديتبدَّد صوت الشَّاعر في انسلاخ وضياع.

أمّا بؤرة الإحكام الإنشائي فتتحدّد في مراجعة القصيدة تحت مجهر الفرضية النّوعية الّتي صدرنا عنها منذ المنطلق وواكبتنا في كلّ مراحل المنهج المتوخّى ألا وهي تناسج البنية والحركة بوصفه ثمرة امتزاج المقوّم اللّغوي بالمقوم النفسي وإذ قد جلونا خصيصة التوارد والتّناظر في الملمح السّابق فلا مناص من استكمال ما رأينا بتتبّع خطّ التّوافق الحركي على صعيد ازدواج السّدى البنائي واللّحمة الصّائرة.

وللقصيدة في هذا المنظور تحوّلات مزدوجة، فالشّاعر في حركته قد انطلق من إقرار الحرمان ثم طفق ينشد الفيض والتّقديس حتّى انهار منه العزم فانحدر وتساقط إلى حدِّ التّلاشي، أما طرف المعادلة الآخر وهو الفّسمير الرّامز إلى الحبيب فقد تقدّس في الصّورة ثم تغافل وانتهى إلى الزّجم، رجم العبد المتبتّل إليه، وعلى هذا النّسق يتوازى خطّان بيانيّان، خطّ مسيرة الأنا وخطُّ مسيرة المخاطب: في المنزلة الأولى خمرة الثّانية الدى الأوّل وتجرّد وقداسة لدى الثّاني، وفي المنزلة الثّانية استرحام من الأنا ومن المخاطب لا مبالاة، وفي الثّائية إذعان من لدن العبد وتشفّ من لدن المعبود.

وهكذا يتجلَّى نمط التَّقابل الأوفى كمحمل رئيس من محمل بؤرة الفعل الشَّعريِّ النَّذي تمكَّن على قواعد البناء اللَّغويِّ وحلَّق في أفق الصّيرورة النَّفسيَّة المتعاقبة، فصاغ لنا

ملحمة فِيها من فيض الشَّاعر وحرارة المؤمن وفيها من تواجد الصّوفي ولوعة الولهان ما يصيّر النَّفس إليها نصيـــرا.

. . .

وذلك إذن ما يجسم المحور العاطفي الوجداني ضمن ظاهرة التَّمزُق الَّتي تتخلَّل هيكل «أغاني الحياة»، أمَّا المحور الثَّاني اللَّدي تدور على ركحه تلك الظَّاهرة فهو تأمَّلي ، والتَّأمَّل ضرب من الحالات الدَّاتية \_ هو الآخر \_ تنعكس فيها المنبهات وردود الفعل معا في صلب الكيان الباطني للإنسان.

وفسى أغاني الحياة نفثات متفرقة من القلق الوجودي اللّذي ليس يتناهى تبلوره إلى التّمام فلم يتمخّض بالتّالى عن جداول فلسفيّة واضحة، وإنّما جاء في قالب انتفاضات يائسة تنمّ عن تأمّلات في منزلة الإنسان ووضع الكائن البشريّ الممزّق بين مقتضيات الجسم والرّوح: ومن روح اليأس في بواعث هذه النّفثات تشكّلت صور «الدّيك الذّبيح».

والنّاظر في منعطفات ديوان الشّابّي يدرك عند الاستقراء أنّ الشّرارة القادحة لكلّ هذه التّامّلات إنّما تنبعث من موت أبيه: والموت عادة فرصة تنبّه الإنسان إلى وضعه الوجودي، لا سيّما إذا كان الموت قد أصاب عزيزا، وقد كان لنا في المعرّي مثال صادق عن ذلك حين أنطقته رزيّته في والده بقصيدته المشتعلة وهو في الرّابعة عشرة:

غَيرُ مُجدٍ في مُلَّتِي واعتقادِي نوحُ باك ولا تَرَنُّهم شادِ

كان الشَّابِيِّ متعلِّقا بوالده إلى حدِّ التَّقديس، رأى فيه مثله الأَعلى في العقيدة والسّلوك، فلمَّا افتقده كان موته عليه صدمة صاعقة زعزعت كيانه ونبّهته إلى فاجعة المآل والمصير، وهكذا ينضاف إلى التَّمزُّق العاطفي في شعر الشَّابِي تمرزق ماورائي وجودي مداره ذو تركيب ثنائي مزدوج هو الآخر، طرفاه: الموت والآلهة.

ف الموت - كدلالة قابعة خلف المضامين و كصورة شعرية تطفو على سطح الملفوظ - لا بكاد ينفك عن كل مظان أغاني الحياة، فحيثما استلهم الشّاعر إيحاء المأساة وجدت شاعريته تصدر عن معنى الموت مرارة وأسى وتشكّيا، كذا يستحيل الموت مولّدا لمعاني المأساة الوجوديّة، فهو نواة تحيط بها عناصر الانفجار السّلبيّ في المرض والحاجة والتّنكّر... فهو إذن مصبّ لكلِّ التّيّارات الخارجيّة المسلّطة على الشّاعر ضغوطا واعية أو مكبوتة قهريّة.

ويصل الشَّاعر في تصويره هذا الجانب من التَّمزُّق إلى تشكيل صورة الانشطار في قصيدة «يا موت» حيث تقوم المناجاة على سلَّم من القيم المتدحرجة نحو اللَّوبان:

يا موتُ قد مَزَّقتَ صدرى وقصَمْتَ بالأرزاء ظَهْرِي ورمَّيْتَني من حَالِق وسَخِــرت منِّي أيَّ سُخْــر في فلبثت مرضوض الفواد أجُر أجنحتي بذعر فلبثت مرضوض الفواد أجُر أجنحتي بذعر ولمن نظر إلى ديوان الشابي كلاً لا يتجزَّأ بحثا عن بنيته الخفية حيث تترامى أطراف المقصود الإنشائي توصّل إلى

اعتبار قصيدة «يا مسوت» قضية ذهنية تقوم قصيدة «الإعتراف» نقيضة لها، فهذه المقطوعة – على وجه التّحديد – قد استوعبت في أبياتها الشّمانية حلقة الوازع الحيوي الدَّاحض لصيرورة الفناء، لذلك صورها الشابي كرسيّا ينتصب عليه المذنبون ليفضوا بإثمهم وليكونوا بالبوح والاعتراف خلقاء بالرّحمة والغفران.

وبنفسس النَّسق التَّامِّليِّ يرد ذكر الإلاه في شعر الشابي ذكرا عرضيًا في غالب الأحيان، فهر بذلك ذكر غير واع يلتجيء إليه الشَّاعر في صيغ اعتراضيَّة دون أن يتميَّز فيها الإلاه كحقيقة مقصودة لذاتها.

إِلاَّ أَنَّ الموضوع يستقلُّ بنفسه في بعض الأَحيان فيتشكَّل بصبغة الحقائق المجرَّدة، ويتَّخذ الشابي قالب المناجاة المباشرة على نمط «رسالة مفتوحة إلى الآلهة» في قصيدة «إلى اللَّه».

ويتجلى التَّمزَق في الحالة النَّفسيّة المضطربة الَّتي تحقّ بهذا الخطاب وهذا الاضطراب تحرّكه جدليّة ثلاثيّة تنطلق من حالة الإقرار حيث يتَّجه الشابي إلى الله ملتجئا مستغيثا مصوّرا واقع المسلم المؤمن:

يا لاه الوجود هَذِي جـراح في فؤادِي تشكو إليك الدُّواهي هذه زفرة يُصَعِّدُها الهـم لهـم إلى مُسمَعِ الفضاءِ السَّاهسي

تُسم يتحوّل الإقرار إلى حالة من الشَّكُّ تلامس حال الاعتراض في أشكال من التَّساؤلات المبدئيّة عن وجود الإلاه وغائيّات هذا الوجــود: خَبِّرُونِي هَلْ لِلْوَرَى من إلاه راحم مثلَ زَعْمِهِمْ أَوَّاهِ يَخْدُلُقُ النَّاسَ بِاسما ويواسيهم ويرنُو لهم بعطف إلاهِي إنَّنسي لم أجده في هاتِه الدِّنيا فهل خَلْفَ أَفْقِهَا مِنْ إِلَاهِ

غيسر أن الخطَّ البيانِيُّ للحركة سرعان ما ينحدر بما يحول بين الاعتراض والنُّكران فالالحاد، فتدخل الجدليَّة في مرحلة الإِذعان فإذا بالإِعتراض ينتفي عنه التَّحدِّي:

يا إلاهِي قد أَنْطَقَ الهمُّ قلبِي بالَّذي كان فاغْتفِرْ يا إلاهِي

والتجاء الشابي إلى الإذعان في رضوخ واع وتسليم إِراديِّ هو فضَّ لأَّزمة العقل والإِيمان على حساب العقل نفسه، ولا شكَّ أنَّ ذلك هو الَّذَي قوّى شحنة التَّمزُّق الماوراثيّ الَّذي يبلغ سناه في قصيدة «الصّباح الجديد»، وهي قصيدة غريبة في ظاهرها لما تفجّرت فيها من متناقضات صارخة وقد ذهب النُّقَّاد في تفسيرها وتأويلها مشارب شتَّى : فاتَّجه بعضهم في استنطاقها مذهبا نفسيًا، واتَّجه آخرون وجهة سياسيّة، وانتحى غيرهم منحى الرّومنسيّين، ويبدو أنَّ هذه القصيدة عبارة عن حديث من أحاديث النّفس وهو ضرب من الأدب يخلو منه تراثنا العربي ، ولعلُّها قيلت في حالة غيبوبة شعريَّة ناتجة عن غيبوبة حقيقية ، أي ربما قالها بنفسية شعرية غير واعية تمام الوعي وقد كانت تمرّ به أزمات حادّة، فقد أراد الشَّاعر أن يبلغنا تصويرا لانتحار أدبي هو ضرب من تجاوز الواقع الحيوي الَّذي كان عليه للإِقبال على عالم آخر، عالم الموت الَّذي أصبح خيال الشاعر بموجبه أشدّ إخصابا، لا يرى فيه عالم العدم والفناء بل عالم تجديد الحياة : حياة أخرى بديلة تخلُّصه من قيود الأولسي.

وقد نتعجّب بادىء ذي بدء كيف يقبل الشَّاعر على التُّوديع المطلق وهو باسم منشــرح:

مِــن وراءِ الظُّـــلامُ. وهـــديـــرِ الميـــــاة قد دعاني الصّباح وربيع الحياة يَالَهُ من دعـــاء هـز قلبِي صــداه لم يَعُدُ لي بقـــاء فوق هذي البقاع السوداع الوداغ يا جسال الهموم يسا ضباب الأسسى يسا فجيسج الجحيسم قد جَرَى زورقــــــي في الخِضمَّ العظيـــمُ ونشرت القسسلاغ فالوداغ السوداغ

إِلَّا أَنَّسَا نَفُسِّر ذَلِكَ بَأَنَّه نُوع مِن التَّجَلَّد يَتَمثَّل في الإقبال على المأساة بكثير من الشَّجاعة والتُّرحاب، هو ضرب من رفض الإحساس المادِّيّ واستبداله بإحساس مناقض له قائم على أن يزدوج الشَّاعر ليجرّد من نفسه ذاتا غير ذاتــه.

ومن مقتضيات هذا النَّفس الأدبيّ ما نلمسه في القصيدة من انحدار زمني يجعل حياة الشَّاعر سقوطا فيزيائيًّا حرًّا، فلم يعد في وعيه حاضر ولا ماض ولا آت، بل تخلُّص الشَّاعر من قيود الزَّمان وتجرَّد عنِ عالم الواقع، فكأنَّ الحدود الزَّمنيَّة قد اندكَّت في عالمه الفنِّيِّ وهو يودِّع هذا العالم الَّذي انصهر فيه الجمال والحياة والصَّلاة والشَّموع والأَبخرة صابرا متجلدا.

ومنسذئذ يطلعنا الشابي على حياته الجديدة، فبعد التّجلّد ومقاومة الألم يدخل الشّاعر في حيّز الوجود الثّاني بموجب اختراقه حدود الزَّمن فنحسّ نفسا من الرّفض: رفض العالم، إلا أنّه رفض لا ينبىء عن القطع الزَّمني وإنَّما هو مؤذن بالإمتداد الرّوحي في قرار الشَّاعسر.

وبموجب هذا التَّهيَّوُ النَّفسيِّ وهذا الانصهار التَّامِّ يصل الشَّاعر إلى إشراق تام وفي ذلك إيذان بدخوله في عالم جديد هو عالم المطلبق.

\* \* \*

هكذا يتخلّص محور التّمزّق في موضوع الحبّ عبر تجربة الحرّمان مصوّرة لمأساة الحبّ وهو يتجاوز نفسه، وفي موضوع الحيرة الماورائية والقلق الوجوديّ انطلاقا من علّة العلل الأولى إلى فاجعة المال .

. . .

ذاك إذن ما يجلو أحد المحرّكين في مداليل الشعر وهو محرّك التّمزُّق وقد تبيّنًا أنَّه الشَّعور بازدواج الكيان النَّفسيّ ممّا يؤول إلى انشطار الوعي الشَّخصيّ بموجب ضغوط معيّنة تولد حالة نفسيّة انعكاسيّة. ونأتي إلى المحرّك النَّاني وهو الصّراع من حيث هو تحدي الإنسان لما يعترض سبيله من قوى خارجيّة ضاغطة بالقهر والغلبة.

والصّراع في الأدب هو تصوير الأزمات الّتي تتمخّض عن اصطدام قوّتين متضادّتين : إحداهما موضوعيّة والأُخرى ذاتيّة .

وموضــوع الصّراع في ديوان أغاني الحياة مرتبط بالظروف الاجتماعية والتاريخية الَّتي عاشها الشَّاعر ارتباطا عضويًّا قائما على تفاعل جدلي دائم، وهذا الصّراع هو الآخر كان ثنائيًا، إِلَّا أَنَّ ثَنَائيَّتُهُ لِيسَتَ آنيَّةً وإِنَّمَا كَانَتَ زَمَنيَّةً تَمَثَّلُتَ أُوَّلًا فَي اصطدام وعي الشَّاعر بالقوى الغالبة وهي قوى الإستعمار، ثم تمثّلت في مرحلة لاحقة في اصطدامه بالشّعب المستعمر نفسه.

هــذان مشهدان لفصل واحد هو فصل الصّراع، وبين المشهدين توالد، إذ هما مشهد الأبنية العلويّة المنعكس على مشهد الأبنية القاعديّة، وكلاهما قد تحدُّد تاريخيّا بنقطة انطلاق المنبّهات المحرّكة متجسّمة في وطنيّة الشّاعر وتفرّغه لاستقراء واقع أمّتسه.

والوطنيَّـة - كما علمت - شعور ذاتيٌّ يرضخ الانسان بموجبه إلى دوافع نفسيّة ومنازع ذاتيّة يتألَّب فيها مع المجموعة البشريّة المنتمي إليها تألّبا وجدانيّا انفعاليّا، والشُّعور الوطنيّ عند الشَّابي حادّ يصل إلى الذُّوبان والانصهار في الرَّمز الوطنيّ الأوفى «لفظ تونس» فتقوم بين الشَّاعر ورمز عاطفته علاقات من الحبُّ والإِخلاص ثم النضال فالفـــداء:

ولا شــكً أنَّ مركز ثقل الوطنيَّة على نهج العشق والاخلاص قد جاءت به قصيدة «تونس الجميلة »:

لسِتُ أبكي لعسفِ ليلِ طويسلٍ أو لرَبْع غَدَا العَفاءُ ،َرَاحَــة إنَّما عبرتي لخَطبٍ تُقيـــلُ قدعراناً، ولم نجد مَن أزاحهُ كلُّما قام في البلَّادِ خطيببُ مُوقِظٌ شعبَه يُريد صَلاحَــهُ أَلبسوا روحَهُ قميصَ اضطهادٍ فاتكِ شائكِ يَردّ جِمــاحَــهُ

أخمدوا صوتَه الإلاهيِّ بالعسفِ، أماتُوا صُداحَـهُ ونُــواحَــه هاق توًّا، وما توخُّوا سَمَاحَهُ هكذا المخلِصون في كل صوب رَشَقَاتُ الرَّدى إليهم مُتاحَـهُ واستباحت حمانا أيُّ استباحَهُ الْهوى قد سَبحت أيَّ سِباحَهُ قد تذوّقتُ مُرَّهُ وقَرَاحَـــــــ فدماءٌ العُشَّاقِ دوما مُبَاحَـــه صادِقَ الحب والوَلاَ وسَجاحَهُ من وراء الظُّلامِ شِمْتُ صَباحَهُ ستردّ الحياةُ يوما وشاحَــــهُ

وتوخُّوا طرائقَ العسفِ والإر غير أنَّا تَنَاوَبِتنا الرَّزايـــــا أَنَا يَا تُونِسُ الجميلةُ في لـجّ شِرْعتي حبَّكِ العميقُ وإنـــــي لستُ أنصاعُ للَّواحِي ولـو مِــــتُ وقامت على شبابِي المناحَّةُ لا أبالي . . . وإنْ أريقت دمائي وَبِطولِ المدى تُريكَ اللَّيالـــى إِنَّ ذَا عَصِرُ ظلمةٍ غير أنــــي ضيّع الدهر مجدَ شعبي ولكــن

ولسو رمنا استشفاف نسيجها الإنشائي لتوصّلنا إلى استنباطه بالإعتماد على اعتبارها انفجارا شعريّا سبّبته سلسلة من التّعارضات المستندة إلى أضرب من الصّدام بين القوى المتقابلة أو القيم المتخالفية.

فأوّل المتقابلات الضّاغطة حصار الواقع الّذي تضافر فيه تسلُّط المستعمر وتردُّد الشُّعب على وعي الشَّاعر، وثانيها حصار الزَّمن إذ تجمَّع الماضي والحاضر على إحساس النَّفس ليدفعا بها إلى رؤية المستقبل، والثَّالث حصار الأَّدب الَّذي كرَّس الشعر بكاء للسرّبوع الدّارســة.

وبربى هذه المزدوجات المتقابلة يبرز صوت الشعر المتجدد فيسقط الشَّاعر من نفسه صورة على المصلح، ومن الشَّعب صورة على المستبدّ، فتأتى القصيدة نقطة تقاطع قوّتين متصادمتين،

ويتحوّل اللفظ المصاغ على عمود الشعر جولة صراعيّة بين الوعي الفرديّ والوعي الجماعيّ، تطابق فيها الأنا \_ وهو ضمير الشّاعر \_ مع ضمير الغائب، صوت المصلح، مثلما تطابق الـ (أنتم) \_ ضمير المخاطبين أبناء الشعب \_ مع الـ (هم) ضمير الحاضرين المستبدّيان.

فلو سعينا إلى استنطاق التصوير الشّعري لبانت لنا القصيدة ذات رسم بياني انطلق من رفض للموروث ثم تنازل بتصوير الحصار حتى بلغ أسفل الحركة في (تناوب الرّزايا)، وعندتل تصاعد المد وتبدّلت الحركة فتشكّلت صورة الفداء حتى أفضت إلى الأمل والإشراق.

ومن رام استكمال مميّزات الصّياغة تسنّى له استكشافها من طبيعة القافية في تعاطف رويّها ووصلها مع الرّدف الملازم، ولمّا كانت نوعيّة الرّويّ على ما هي عليه فقد قامت في القصيدة ظاهرة من الاسترجاع من طبائع ثلاث:

أ ــ رجع الرُّويِّ على الحشــو :

- و (الحياة) من (وِشاحه) (١٥)
- ب \_ رجع الحشو على الحشو بضرب من التّناغم المتداعى :
  - ــ العسف والرّبع والعفاء (١)
  - \_ إنَّما عَبْرتي لخطب ثقيل قد عرانا (٢)
  - ـ وتوخّوا طرائق العسف والإرهاق توّا (٦) لا أبــالي وإن أريقــت (١٢)
- ــ لا أَبَالَــيّ وَإِنَّ أَرْيَقَتَ دَمَائي فَدَمَاءَ العَشَّاقُ دُومًا مَبَاحِهُ (١٢)
- ج \_ رجع الحشو على الحشو بضرب من التَّقفية الدّاخليّة يتحوّل الصّوت بها إلى روى داخلي مزدوج إمّا في نفس البيت أو بين بيت و آخر:
  - ـ لست أبكي لعسف ليل طويل (١)
  - لعسف ليل طويل(١) لخطب ثقيل (٢)
  - البسوا روحه قمیص اضطهاد فاتك شائك (٤)
  - خیر أنّا تناوبتنا الرّزایا واستباحت حمانا (٨)
    - \_ لا أبالي وإن أريقت دمائي (١٢)
    - \_ دمائي (١٢) الليالي (١٣) غير أنَّى (١٤)

كلُّ تلك الظواهر لممّا يتسنَّى التَّبسّط فيه نغميّا وإيقاعيّا وحَتَّى بناثيًّا . . .

وإذا عدنا إلى تواصل إلهام الوطنيّة ضمن «أغاني الحيساة» وجدنا الشابى يعكف على استقراء واقع شعبه وهو يرزح تحت كابوس الاستعمار، يستنزف دماءه، ويبتز خيراته، ثم هو بعد هذا وذاك يلجم صوته بالكبت والغلبة القاهرة. وينظر الشاعر إليه في ذاته فيراه شعبا طوقته قرون الانحطاط فكبّلته بقيود من الوهم والضلال هي إلى الانسلاخ والتَّفسَّخ أقرب منها إلى المعالم الحضاريّة المتميّزة،

وبعــد أن يقرّ الشَّاعر بالواقع المعطــى:

البؤس لابنِ الشَّعْبِ يَأْكُلُ قلبَه والمَجْدُ والإِثـراءُ للأَغــرابِ والشَّعب معصوبُ الجفونِ مقسم كالشَّاقِ بين الذَّبِ والقَصّاب

يعبّر عن إيمانه المطلق بالشَّعب وبطاقاته الإيجابيّة وذلك عبر إيمان بالقدرة على تفجير كوامن أفراد الأُمَّة لإِخراج طاقاتها الخلاَّقة من حيّز الكبت إلى حيّز الانعتـاق.

ألا إنَّ أحلامَ البلاد دفين ـ تُجَمَّجِمُ في أعماقها ما تُجَمَّجِمُ ولا أَ اللهِ مَ اللهِ عَلَى يَترنَّمُ ولكنْ سيأتي بعدَ لأي يترنَّم

هـذا الإيمان تنعكس نتائجه الفنيّة فإذا بالشابي يحاول أن يستقي منابع إلهامه في إيمانه بشعبه فيبرز شعوره بعب المسؤوليّة الجماعيّة معبّرا عن الأحاسيس الذّاتيّة المنصهرة في الأحاسيس الجماعيّة، وهكذا تصل قوّة العزيمة وصلابة الإرادة وطفرة الإيمان إلى حدِّ تفجير المعجزات المتحدِّبة للقوى الرّوحانيّة المتعالية.

إِذَا الشَّعبُ يَوْمًا أرادَ الحياة فلا بدُّ أَنْ يَستجيب القدرْ

وعندئذ يدخل الشابي في المرحلة الحاسمة من الصّراع وهي مرحلة مقارعة الاستعمار، وديوان «أغاني الحياة» ثورة

متصاعدة انفجارية تتبلور في الإنذار والتَّهديد والتَّحدِّي، فيكون بذلك ضرب من تجسيم الإرادة الشَّعرية بتفجير اللَّفظ حتَّى يتحوّل إلى فعل واقع، وهكذا تحمل النَّورة في طيّاتها صيحات تعشرية مشرقة:

أَلاَ أَيِّهِ الظَّالِمُ المستبِ للسَّبِ الظَّلامِ علوَّ الحياةُ ... رُويدَكَ لا يَخْدَعَنْكَ الرِّبِيعُ وصَحْوُ الفضاءِ وضوء الصّباحُ ... سَيَجْرِفُكَ السِّيلُ سِيلُ الدِّماءِ وياكلك العاصفُ المشتعل

شم يعمد الشابي إلى تجاوز التّجربة التّونسيّة فيصدح بالثّورة على كل أصناف الاستعمار في أيّ وطن كان، وهي ثورة باسم القيم الإنسانيّة والمبادىء المجرّدة من خرّيّة وعدالة وإنصاف ترمي إلى التّنديد بكل مظاهر الكبت والتّعسّف، وعندئذ يفتح الشّابي جبهة صراعيّة جديدة وهي مرحلة استنهاض السّعب وإيقاظه، فيضطلع برسالة الأديب الواعي والمفكّر الملتزم فيقدّم روائع فنيّة هي من الشّعر الهادف الصّافي، تجلو في مجملها تحسّس الشابي سببل بعث الوعي في نفوس السّعب المتردد بحثا عن «يقظـة الحس».

وتكون من الشابي محاولة لتحريك السواكن يجرد لها اللهظ الشّعري ويصوغه صياغة ملائمة متدرّجة من الإغراء والتّرغيب في الحرّية إلى الإستفزاز أحيانا بالوخز الضّمني والصّريح:

يا ابسن أمسي:

خُلَقَتَ طليقا كطَيْف النَّسيم وحُوًّا كنورِ الضَّمعي في سَمَاهُ.

## إلى الشُّعب :

أين يا شعب قلبك الخافق الحسَّاسُ أَيْنَ الطُّموحُ والأَّحـــلامُ ؟

فلمَّا لم يجد الشَّاعر صدى لدعواته تأزَّمت حاله وتأزَّمت بذلك روابطه بشعبه فيدير ثورته النَّاقمة صوب الشَّعب، واذا بكثير من الأشعار الصّارخة يتحوّل فيها لهيب الشابي ضدّ شعبه فيوجّه إليه سهام لفظه الشّعريّ المتفجّر ولا سيّما في قصيدته «النبسي المجهول». وقد تشتّت مشارب النّقّاد في تقييمها فمن «انهزاميّة» إلى «رجعيّة» إلى دفشل ويأس واستسلام». والقصيدة تمثّل انفجارا هو نتيجة ضغوط تسلّطت على وعى الشَّاعر الفرديّ . والكبت كثيرا ما يؤدِّي إلى الانفجار فيكون ذلك بمثابة ردّ فعل يبعث القوّة الانفعاليّة إلى الإبراز، فعاطفة الشَّاعر نحو شعبه كانت عاطفة حبِّ بلغت حدّ الانصهار، فإذا بها تستحيل ثورة عنيفة إلى حدّ النّقمة، فموقف الشابي يفسّر نفسيًا وإن لم يبرّر، ذلك أنَّ هروب الشَّاعر إلى الغاب إنَّما كان تعويضا عمّا أصابه بعد أن تسلّطت عليه قوّة ضاغطة أنتجت اختمارا طغى على الوعي فأدّى إلى ردّ فعل عنيف، وحمله على إرادة القضاء على كل ما يمكن أن يعرقل ثورته وان كان منه وإليه .

وفسي هذا المقام يتسنّى بيسر ـ لو رمنا تحسّس بنية الدّيوان في تفاعلها مع الحركة ـ أن نوائم بين «النّبيّ المجهول» و «تونس الجميلة» من حيث كانت الأولى امتدادا للشّانيـة واعتراضا عليها في نفس الحين، فتكونان في تواجدهما كقضية ونقيضة يجرّد لهما الدّيوان برمّته تأليفا ذا جدليّة كلّية .

وكسذلك لو ذهبنا بالبحث شوطا لبلغنا به تمامه عند تحديد بنية الديوان على مسار الحركة فنتبيّن عندئذ كيف أن التّمزُق يصوّر البعد السّكونيّ القارّ متضافرا مع بعد الصّراع الذي هو حركيّ صائر بالضّرورة.

فلشن بدا التَّمزُّق ظاهرة باطنة انعكاسية فإنَّ الصّراع قد جسّدَ التَّدقُق الخارجيِّ القائم على تجاوز الذَّات، وكلاهما يستمدّ النَّبض الشَّعريِّ من إلهام التَّجلُّد الَّذي جاء تصويره ملحميّا وصوغه إبداعيّا۔

## الفصل النساني مع المستنبي

كين الابنية اللغوتة والمقومات الشخصانية

## مع المتنبّي بين الأبنية اللّغويّة والمقوّمات الشّخصانيّة

إذا كانت مقولة الحداثة قد أربكت الفكر الفلسفي المعاصر في تنقيبه عن وحدويّة العقل البشريّ منذ كان لنا عنه توثيق، وزحزحت قواعد الخلق الأدبيّ وأركان النَّقد والقراءة حتَّى غدا اللَّحن صوابا والكسر جبرا واللَّانظام بناء فإنَّ القضيَّة أشدِّ تعقَّدًا عند العرب اليوم، بل هي أغزر طرافة وأكثر إخصابا تتنزُّل لديهم متفاعلة مع اقتضاء آخر يقوم مقام البديل في المنهج العلماني المعاصر، وهذا الاقتضاء مداره قضيّة التّراث من حيث هو يدعو العرب اليوم إلى «قراءته» \_ على حدّ عبارة المنهجيّة النَّقديّة الرّاهنة ـ معنى ذلك أنَّ العرب يواجهون تراثهم لا على أنَّه ملك حضوري لديهم ولكن على أنَّه ملك افتراضي يظلُّ بالقوّة ما لم يستردّوه، واسترداده هو استعادة له، واستعادته حمله على المنظور المنهجيّ المتجدِّد وحمل الرَّوْي النَّقديَّة ' المعاصرة عليه حتَّى لكأنَّ الاستعادة عند العرب اليوم مقولة قائمة بنفسها تكاد لا تعرف وجودا عند سواهم، وإن رمت وقوفا على القواعد التّأسيسيّة في هذه المقولة فاقصر نظرك على غائيّتها

التي هي فك إشكالية الصراع بين المقلّدين والمجدّدين أو قل بين الكلاسيكي والحديث، فمقولة الاستعادة تنفي الديمومة إذ هي تكسر الزّمن: فقد نقرأ شاعرا معاصرا قراءة الجاحظ لبشّار، والمفضّل الضّبي للمعلّقات، وقد نقرأ المتنبّي قراءة لا ننسبها إلى أحد من أعلام التّراث ولا أحد من أعلام الحاضر وإنّما تنتسب إلى منظور قد يكون نفسانيّا أو اجتماعيّا أو بنيويّا أو أسلوبيّا أو ما شاء له «القارىء» أن يكون.

فالقضيّــة إذن مردَّها: كيف نقرأ المتنبّى اليوم قراءة غير قراءة أبي العلاء له، بل غير قراءة طه حسين للمتنبّى والمعرّي معا.

إنَّ السَّبيل إلى هذا العطاء النَّقدي لا يمكن أن يستلهم اللَّ في خضم تمازج الاختصاصات، وهي مصادرة انبنت عليها المدارس النَّقدية المعاصرة جميعا ولعلَّ من أوفق ما يعين عالم اللِّسان على قراءة شعر المتنبّي أن يستلهم كلاً من علم النَّفس اللَّخوي .

فأمّا علم النّفس الأدبيّ، وهو ما يصطلح عليه بالنّقد النّفسيّ، وكذلك بالتّحليل النفسانيّ للنّصوص الأدبيّة، فمدرسة نقديّة استوحت مبادئها رأسا من مدرسة التّحليل النّفسيّ ونظريّات رائدها فرويد، ومعلوم أنَّ فرويد قد عرّف الحضارة الإنسانيّة بأنّها حصيلة كبت يسلّطه المجتمع على الفرد فيروّض بموجبه نوازعه الفطريّة، وقد اهتدى فرويد إلى غزارة كثير من الظواهر فاستغلّها في تفسير المعطيات الفرديّة والجماعيّة، ومن بين تلك الظواهر عقدة أوديب، واللّيبيدو، وعالم الأحلام، وازدواج الإنسان في ذاته بين عالم الوعي وعالم اللّوعي.

أمّا ما انبثق عن هذه المدرسة من اتّجاه نقدي في الأدب فقد أقر أنّ الخلق الفنّي كثيرا ما يكون استجابة لمنبّهات نفسيّة تتمخّض عنها حاجة مّا، أو يكون متنفّسا يفرّج فيه الأديب عن غرائز أو رغبات مكبوتة، لذلك كان للخلق الفنّي قيمة علاجيّة لحالات مرضيّة طالما أنّ العبقريّة تقوم أساسا على اختلال التّوازن النّفسيّ، فلمّا كان الخلق الأدبي صدى لعالم اللاّوعي إذ من محرّكاته تحرير المقيّد من حاجات الإنسان بإخراجه من حيّز اللاّوعي إلى حيّز الوعي، مثلما تطفو المكبوتات في الأحلام والصّرع والجنون والسّكر، فإنّ عمليّة النّقد كانت محاولة استجلاء ما يطفو على سطح الرّسالة الأدبيّة واستشفاف مضمونه.

هكـــذا اعتبر النَّصَّ الأَدبيِّ وثيقة نفسيَّة تقوم مقام لوحة الإسقاط في عيادة التَّحليل النَّفساني ."

وأمّا علم النَّفس اللَّغوي فوليد حديث نسبيًا ظهر مصطلحه سنة ١٩٥٤، وتعاون على وضعه العالم النَّفساني اسقدود، وعالم اللِّسان سابوك، وهذا الفن الجديد في المعرفة الإنسانية يدرس كيف تطفو مقاصد المتكلِّم ونواياه على سطح الخطاب في شكل إشارات لسانية تنصهر في اللَّغة الَّتي تتواضع على أنماطها وسنن تأليفها مجموعة بشرية معينة يحولها الرّابط اللَّغوي إلى مجموعة ثقافية، كما يدرس سبل توصّل المتقبِّلين لذلك الخطاب إلى تأويل تلك الإشارات، فهذا العلم يعكف أساسا على عمليتي التركيب والتّفكيك وكيف تلابسان الحالة التي يكون عليها كلَّ من الباث والمتقبِّل، ثم اتَسع هذا العلم خلال السّتينات

بعد أن غدَّته مبادىء النَّحو التَّوليدي قتحدَّد عندئذ موضوعه بدراسة ظاهرة الكلام كيف تنشأ لدى الباث، وظاهرة الإدراك كيف تتحقَّق لدى المتقبّل، وهكذا تميّز هذا العلم الوليد تماما عمّا كان يسمّى بعلم نفس الكلام (أو سيكولوجيّة اللغة).

. . .

فالنّاظر اللّساني المتشبّع بالمضامين الشّعريّة عند أبي الطّيب المتنبّي إذا ما احتكم إلى كلا المعينين النّقديّين استطاع أن يصادر على تقريرين اثنين، أوّلهما: أنَّ شخصيّة المتنبّي في أدبه شخصيّة اصطداميّة يتجاذبها قطبان متباينان إيجابا وسلبا، وثانيهما أنَّ صراع القوى الشّخصانيّة عند الشّاعر قد تفجّر في علاقات تقابليّة على الصّعيد اللّغوي ممّا أدَّى إلى بروز شبكة من الرّوابط الثّنائيّة دلاليّا ونغميّا في نفس الوقت.

ومدار ما نصادر عليه أنّ المتنبّي قد تعلّق به طموح في الحياة مشطّ وهو ما غدا إحدى مسلّمات النّقّاد، قديمهم وحديثهم، غير أنّ هذا الطّموح قد تجدّر حتّى تحوّل مركب علوّ، وحقيقة المركّب في علم النّفس أنّه ظاهرة مدفونة في اللاّوعي، معنى ذلك أنّ المتلبّس بها لا يحسّ بها إحساس الآخرين، أي إنّه لا يعي شدوذها أو خروجها عن الأنماط القائمة، فإذا أحسّ بها، وهي في نفسه، إحساس النّاس بها فيه تحرّرت من اللاّوعي وطفت على سطح الشّعور. والمتنبّي طموح واع بطموحه وعيا لا يزيده إلا تعلّقا به وإن شذّ أو شطّ، حتّى إنّه يتقمّص التّحدّي دفاعا عن علو المطامح فيستحيل اللّفظ لديه تمرّدا على الحقيقة القائمة، على المقائمة القائمة، النّفسانيّ منزل المركّب النّفسانيّ.

أمّا عن شرح ما ينزى إليه تولُّد هذا المركب فإنّنا إن لم نذهب مذهب من يقول بالعنصر الوارثيّ أو بالمقوّمات التّكوينيّة فإنّنا قد نجد بعض الأسباب في الحرمان الّذي عاشه المتنبّي منذ صغره سواء من حيث الحاجة المادّية أومن حيث فقدان العطف الأبسويّ.

فهذا الاختمار النَّفساني قد تجسّم في ما اتَّصف به الشَّاعر من حساسية مرهفة الحد هي إلى المرض أقرب منها إلى الحال السّوية، وبتلك الحساسية طبع أدبه فكان في جلَّه تعارضا بين مرمى الطُّموح وسبيل تحقيقه، بين الغاية والوسيلة، بل كان صرخات من التَّفارق النَّفسي المتفجّر.

\* \* \*

فإذا عدنا إلى مصادرتنا في البحث وهي ثنائية التَّعارض عند المتنبَّي رأيناها تجسَّمت في روابطه الحياتيَّة الخارجيَّة إذْ تَأَلَّفُ زُوجان متعاقبان هما :

١ - المتنبّــ سيف الدولـة ،

۲ – المتنبّــي \_ كافــــور .

وفي الزّوج الثّاني تبلورت التّقابلات الذَّاتيّة الانطوائيّة متفاعلة مع التّعارض الخارجيّ ممّا ولَّد ثنائيّة تصادميّة أنطقت الشَّاعر بصريح التّناقضات ومرير الاعترافات، وكلُّ ذلك من موقع المتأزّم بين مرمى الطُّموح والسّبيل إليه.

وأوّل ما يطفو على سطح البنية الشّعريّة في هذا المقام شعور الامتعاض من الذّات إلى حدِّ التَّقزُّز، وهو تعبير عن موقف من

النَّقد الذَّاتي تحطَّمت فيه ملامح تحقيق المرامي الغائية فانكسرت أمواج الأَمل على جدران الوسيلة ، وفي هذا النَّفس الشَّعري مصارحة بركوب مطيّة الأَسباب على قذارتها سعيا للمطمح المنشود: أريك الرِّضَى لو أَخْفَتِ النَّفْسُ خافيَا

ومَــا أنَــا عن نفسِــي ولاعنك راضِبَــا

فليسس ذلك إذن إلا محاكمة للنَّفس من حيث هي محاكمة الأَسباب المنشودة بها الغايات، وهذا الموقف النَّقديِّ يتلوَّن صورا وأشكالا حتَّى يقارب تهمة النَّفس بانقطاع الحاسّة الشُّعوريّة عنها:

أصخرة أنا مالي لا تُحرّكنِسي هاذي المُدام ولاهاذي الأغاريد وهسي حال لولا انفجارة مطلع البيت بما يشبه الثلب والإستفزاز لظنناها تجلّد الرّواقيين أو انصهار الصّوفيين، غير أنَّ قمّة انفجار التّمزّق تدرك سناها عند شعور المتنبّي بالتّشيئة، وذلك عندما أحسّ بأنَّ كافورا إنّما يتّخذه متاعا يقضي منه وبه أوطارا، فلا يعدو الشّاعر جسرا يمتطى بشعره إلى مرامي الشّهرة والصّبت، ويقبر طموحه قبرا.

عنسه هذا الحدِّ من الإحساس ينفجر وعي الشَّاعر أمام انقلاب سلَّم القيم فيصرخ بنفسه بل بالقدر والحظُّ:

جوعانُ يَأْكُل من زادِي ويُمسكنــــــي

لكسى يُقال: عظيمُ القدرِ مَقصسودُ

وَيْلُمُّهَا خُطَّةٌ ويلمَّ قابِلِهَ الْمُهْرِيَّةُ القُصَا الْمُهْرِيَّةُ القُصا الْمُهْرِيَّةُ القُصا وُ

أمَّــا الزُّوجِ الآخر وهو «المتنبّي ــ سيف الدونة» فإنه يشكُّل ثنائيًا تكامليًا رغم أشباح التَّقطُّع أو التَّنافر، وشعر أبي الطُّيِّب يصوغ لنا عناصر المقارنة المتعادلة والمتراجحة بينه وبين سيف الدُّولة الحمدانيِّ على الأَنماط الثَّلاثة التَّاليـة:

١ – معــادلة هي : سيف الدُّولة = المتنبِّي .

٢ - متراجحة أولى هي : سيف الدُّولة > المتنبِّي .

٣ – متراجعة ثانية هي: المتنبّي > سيف الدُّولَة.

فأمَّــا المعادلة فتخصُّ البعد السُّوسيولوجيِّ الشَّامل رأسا للبعد الذَّاتيّ في مقوّمات الشّخصيّة عامّة وجماع الخصائص الذَّاتيّة في الفرد العربي ضمن أنماط المجتمع المستوعب للفرد سواء أكان مجتمعا قبليًا بدائيًا أو حضريًا منتظما في البناء السّياسيُّ إِنَّمَا هِي الفَتَّوَّة كَمَا خَلَّفُهَا المتصوّر العربيّ الأَوَّل في جاهليَّته التَّاريخيَّة، وأولى ركائزها النَّسب، وهو معين وراثيِّ تستوحى منه عناصر الشَّرف والعرض والمجد الضَّارب في بعد الزَّمن الرَّاحل المتجدَّد بتجدُّد الحاجة إليه، وعنصر النَّسب حاضر في طرفي المعادلة المتكافئة: «المتنبّي وسيف الدّولة»

أ \_ إذ يتعرّض إلى جـدوده:

وَبِهِمْ فَخْرُ كُلِّ مَن نطق الضَّــــادَ

ب\_ولكنْ تَفُوقُ النَّاسَ رأيًا وحكمــــةً

كما فُقتَهم. حالا ونفسا ومَحْتــدًا

والدَّعسامة الثَّانية في المجد الاجتماعيِّ يجسَّمها الكرم،

وهو في الحضارة العربية نقطة تقاطع المادّة بالأخلاق، معنى ذلك أنه رمز نكران المادّة عند حضورها فهو إثبات لها ونفي، وفي ذلك سر ارتقاء الكرم إلى منزلة القيمة المطلقة قام عليها سلّم القيم في الجاهليّة وأقرّها الإسلام ضمن الشّعائر القدسيّة المحرّرة للفرد، والمطهّرة للإثم، والمكفّرة من انشّار، ولهذه الأسباب استقطب مفهوم الكرم مجموعة من المتصوّرات الملابسة إيّاه هي كلّها في رصيد القيم الفرديّة والجماعيّة كالإحسان، والتضحية والفدى، والإيثار، والصّدقة، والهبة، والعطاء، والحساء، والحسود، والجسود...

أ ــ وكم من جبالٍ جُبْتُ تَشهد أنَّنِــــي

الجبالُ وبحر شاهدٍ أنَّني البَحْــــرُ

ب - وتُحيِي له المالَ الصّوارمُ والقَنَـــــــا

ويَقتــلُ ما تُحيِي التَّبسّــمُ والجــــدَا

أمّا الأسّ النّالث من أسس الفتوّة فيتمثّل في العرّة، وهو مفهوم ضبابي أحيانا، ولكنّه يتفكّكُ إلى عنصري القوق والإرادة، فعزّة القوّة هي البطش، لذلك لابست مفهوم الفروسية فكأنت من توابع الملاحم والبطولات، والعزّة المتأتّية بالإرادة مدارها الحلم عند القدرة على البطش، وهو عنصر مؤتلف من متباينين: العزم على الثّار والكفّ عنه في نفس اللّحظة.

فمن عـزّة البطـش:

أ \_ أنا يَرْبُ النَّدَى وربُّ القوافسي ويربُّ القوافسي ويربُ النَّدَى وربُّ العسودِ وسمسامُ العِدَى وغيظُ الحسسودِ ب بَنَاها فأعْلَى والقَنَا يقرع القَنَسا وموجُ المنايا حَوْلَهَا مُسلاطسمُ

ومــن عزَّة الحلـــم :

أ \_ وَمَا الجمعُ بين الماء والنَّارِ في يدي الحيم الجِدَّ والفَهْمَـا بأصعب مِن أن أجمع الجِدَّ والفَهْمَـا ب \_ رأيتُكَ محض الحلم في محض قدرة ولو شثت كان الحِلْمُ منك المُهَنَّـدا

هكذا يكتمل المجد الاجتماعي لكلا الطَّرفين في ملحمة الوصف الدَّاتي الأَخلاقي ممّا يبوّئهما مرتبة الكمال المنشود، والكمال بهذا التَّقدير صريح الاعتبار في شعر المتنبّي فهو لنفسه:

َ سَيعلَمُ الجَمْعُ مَنَّنَ ضَمَّ مجلسُّنِ اللهِ عَلَى مَنْ تَسعى به قَــــــَمُ

\_ وهــو أيضا لسيف الدُّولــة :

فَــذَا اليومُ في الأَيّامِ مثلك في الـــوَدَى كما كنتَ فيهِمْ أوحدًا كان أوْحَــــدَا.

فالتَّفَرَّد لهـــذا ولذاك مشحون بالتَّفضيل المطلق ممَّا لا يبقى احتمالا لغير التَّطابق في الكمال.

فهذا إذن رصيـــد المعادلة المتكافئـــة :

| سيف الدولة | المتنبّـــي | المجمد الإجتماعي          |
|------------|-------------|---------------------------|
| +          | +           | النســـب                  |
| +          | +           | الكــــرم                 |
| +          | +           | البطــش<br>العمزة الحلــم |
| +          | +           | العمر" الحلم              |
| +          | +           | الكـــال                  |

أمّا إذا أتينا المتراجحة الأولى التي أسلفنا فنجدها :

سيف الدولــة > المتنبّــي

وعنصر التراجح يتجسّم في المجد السّياسي إذ أوتي سيف اللّولة السّلطان، وظلَّ المتنبّي يسعى إليه سعى الضمآن خلف السّراب بل سعي سيزيف بصخره إلى تلّ الجبل لا يكاد يدركه حتَّى يقع به الصّخر إلى السّفح فيعاوده.

لـذلك ظلُّ مثل هذا البيت:

تُفَارِقُه هَلَكَى وتلقَاهُ سُجَّلَا

دون بـــديل، توفّر لأحد طرفي الموازنة وافتقر إليه الطّرف الآخر، معنى ذلك أنَّ بيتا هو جنيس الَّذي أسلفنا قد ظلَّ دفين اللاَّوعي، مقبورا في القوّة، لم تنقه ح له شرارة الخروج إلى الفعل، ولو كان له أن يكون لكــان:

تظلُّ ملوكُ الأَرض خـاشعـة لنـــــا تفـارثُنـا هلــكــى وتلقــانَ سُجِّـــدا فسیف الدّولــة ــ فی هذا التَّركیب المزدوج الثُّنائیّ ــ یقوم للمتنبّی مقام المرآة یری فیها نفسه كما كانت وكما كان برید لها أن تكون من حیث تعكس المثل الأَّعلی لهـــا.

فحصيلة المتراجحة سلب في العنصر «أ» وإيجاب في العنصب «ب».

| سيف الدولة | المتنبّـــي | المجـــد السياســـي |
|------------|-------------|---------------------|
| +          | -           | السلطان             |
| +          | > -         | التسراجيح           |

أمَّا المتراجحة الثَّانية فتعكس آية ما سبق إذ تقوم نقيضة للمتراجحة الأولى وفيها أنَّ :

المتنبّـــي > سيف الدّولـــة .

ومدار هذا الرّجحان أنّ المتنبّى لئن لم ينقد زمام السلطة السّياسيّة إلى مشيئته فلقد تربّع على إيوان الشّعر فكان له به المجد الأدبيّ، وللشّعر في الحضارة العربيّة شأن لولا الطَّفرة السّياسيّة عند انفجار الامبراطوريّة الإسلاميّة لما رضى به الفرد العربيّ بديلا. لهذا كلّه قام الشّعر في موازنة المتنبّي مقام متنقس التّعويض، فهو الملاذ الّذي يطمس به الشّاعر ثغرة النّقص عند خيبة الأمل، وبديهيّ ان ينفرد المتنبّي بسلطان الشّعر عند مواجهة طرف التركيب الثّنائيي:

أَنَا الَّذِي نَظَرَ الأَعمى إلى أدبِـــي وَأَنْ به صَمَمُ وَأَسْمَعَـت كلمــانِي مَنْ به صَمَمُ

وهــو عين الإعجاز، لا الأدبيّ فحسب استنادا إلى تركيب اللهظ بالسّحر الحلال، ولكنّه الإعجاز في المضمون إذ بشعره ويبــرىء الأعمى والأصمّ.

وهـذا البيت شأنه شأن البيت في المتراجحة الأولى يظلُّ دون بديل، تسنَّى لأَحد الطَّرفين ولم يتسنَّ للآخر، أي إن البيت البديل كان يمكن أن يكون عن سيف الدولـة:

هُوَ الَّذِي نَظَرَ الأَعمى إلى أَدَبِـــة وأشععت كلماتُــه مَن به صَمَــمُ

فالشَّعسر - وبه قوام المتنبَّي - جسر التَّوافق في مقابلــة الرَّجحان ينقض السَّلب إذ يثبت للطَّرف المقابل سلبا مــوازيا.

فعصارة المتسراجحة الثَّانية سلب في «ب» وإيجاب في «أ» بحيث يكسون :

| سيف الدّولة | المتنبّـــي | المجـــد الأدبــــي |
|-------------|-------------|---------------------|
| _           | +           | الشعيسر             |
| - <         | +           | التسر اجح           |

هكسذا يتبيّن لنا كيف أنّ الزوج والمتنبّي ـ سيف اللّولة » هو زوج يشكّل ثنائيًا تكامليًا بما يتعادل بينهما من التّكافؤ والرّجحان، وليس إلاّ شعر أبي الطّيب نفسه بمضمونه اللّاللي ومنطوقه التنظيمي يهدينا إلى هذا التّكامل طالما أنّ كليهما يحمل في جلوله بصمة السّلب، فإذا تعاملت تعامل والسّطح » في علامة الضرب مع بصمة السّلب في الآخر أخصبت إيجابا مطلقا:

$$(+) = (-) \times (-)$$

بهذا المنظور ومن هذا الموقع تتجذّر شرعيّة معاملة المتنبّي لسيف الدّولة معاملة التعلّق والاتّحاد بما لا يتنافى ومنطق العشق المجرّد، ولم يتجاف الشّاعر لحظة عن هذا البوح رغم أنّه كشف للباطن، وفي الكشف إثتمار و «خيانة»:

هذا العشق الصّوفي إن هو إلا اتّجاد التكامل إلى الانصهار كما لسو:

| سيف الدولة | المتنبّــي |                            |
|------------|------------|----------------------------|
| +          | +          | البعد الإجتماعي            |
| +          | _          | البُعد السياسي             |
|            | +          | البُعد الأدبيّ             |
| _          |            | الحصيلــــة<br>الفرديـّــة |
|            | +          | الحصيلة الثناثيّة          |

على هذا البناء نتبين كيف أنَّ سلسلة علامات الإيجاب سواء تراكمت في علامة الجمع (+) أو تفاعلت في علامة الضّرب (×) تظلُّ إيجابا، بينما تتجمّع بصمات السّلب فتنتج بالجمع سلبا، ثم تتفاعل في علامة الضّرب حصيلة السّلب

وحصيلة الإيجاب فلا ينتج إلا سلب، وتلك مأساة المتنبى أنه يحمل النقص الذي قدّر لآدم وبنيه، فجهاده جهاد الكائن البشري يرفض وضعه فينشد صفة الآلهة كمالا وإعجازا، ولقد تحدّدت رؤى الشّاعر في سعيه للكمال المنشود باسترجاع ما كان يرى نفسه حقيقا به ألا وهو المجد السّياسي . فمرد إلهام المفارقة عند المتنبي كما أسلفنا جموح عنان الطّموح إلى حدّ غدا معه مركبا من العلو يرفض به صاحبه الإقرار بالواقع والتسليم بالفروض، فهو إلهام شعري متمرّد على الواقع لا يعرف الإذعان لذلك كان قطب الرّحى فيه الرّفض بكل إيحاءاته، وقمّة الرّفض أن يتألّه الإنسان وبه تقزّر من آدميّته:

\_ وإنِّي لَيِنْ قوم كَأَنَّ نفوسَهُ بِهِ أَنَالُهُ أَن تَسْكُنَ اللَّحْمَ والْعَظْمَ ا

\_ إِنْ أَكِسَ مُعجَبًا فَعُجْبُ عجيب

إِنَّ مَا انتهينا إليه إلى حدَّ الآن من تركيب ثنائي طاغ على المضامين الشَّعريَّة في إلهامها وصورها الفنيَّة قد ولَّد نزعة إلى التَّركيب الثَّنائي على المستوى اللَّغوي سواء في حقل الدَّلالات، الفرديَّة منها والتَّجميعيَّة، أو في حقل النَّغمات الإيقاعيّة.

وأوّل مظهر من مظاهر التَّركيب الثَّنائيِّ ما يمكن أن نصطلح عليه بالتَّقابل المزدوج، وهو أن يحمل البيت في بعضه أو كله عناصر تزدوج ثنائيًا سواء ازدواج تضاد أو

ازدواج تطابق، وسواء كان ذلك دلاليًا أو إيجابيًا، ففي البيت التَّــالي :

جزاءُ كلَّ قرِيبٍ منكُمُ مَلَــــلُّ وحسظُّ كلِّ محبِّ منكُمُ ضغـنُ

إذا ما فككناه حصلنا على خمسة أزواج، اثنان منها غير تمييسزييسن:

کـــل / کل، منکم / منکم،

وثلاثة منها تمييزيّة بالتّطابق، وتطابقها ترادف يجعلها من مجال واحد:

> جـزاء / حـظً قـريب / محـبّ ملــل / ضغــن

بحيث يكون للينا: تعانق سداسي ينحل إلى ثلاثة مثان تترامى أطرافها فتربطها نقطة محورية جامعة، فإذا أقمت خطًا عموديًا على مفصل المصراعين وقرنت كل زوج إلى زوجه حصلت على الشكل البياني الميّز.

أمّا في قسوله:

عــلى الدّرِّ واحذَرْهُ إذا كان مُــزْيِــــدَا

فإنَّ التَّقابِ للزدوج غير تامَّ ولكنه أيضًا غير متعادل

الطَّرفين إذ يحصل لنا من مجموع البيت زوجان تمييزيّان هما: غــص فيه ≠ واحــذره ســاكنــا ≠ مــزبــدا

ويحصل لنا زوج غير تمييزي هـو:

إذا كان / إذا كان

ويبقى أخيراً عنصران غير مندرجين في العلاقات الثّنائيّة وهما:

- ـ هـو البحــر،
  - على اللذَّ،

بحيث يحصل لنا تعاظل رياعي بين الصّدر والعجسز، يطرح منه ما ازدوج بلا تمييز، ويبقى اثنان من المزدوجات إذا ربطنا بين أطرافهما حصلنا على مناظرة متناصفة بين الصّدر والعجـز.

غير أنَّ محور التَّقابل والانسطار منزاح عن نقطة الانتصاف ممّا يخلق إيقاعا يجعل البيت إلى التَّدوير أقرب، ويطيل في نفس البثُّ الشَّعريُّ كأنَّما البيت كتلة متراصَّة.

وعلى نفس المنوال تقريبا يرد البيت : ٠٠

وذاك أنَّ الفحول البيض عاجزة عن الجميل فكيف الخصية السود حيث ينزاح مدار التَّقابل إلى مطلع العجز فيربط تقابليًا السزَّوجين:

الفحول بح الخصية

البين بح السود

وتبقى بقيّة غناصر البيت خادمة للدّلالة المشتركة دون أن تتفرقع إلى علاقات ثنائيّـة.

وقد يتحوّل مدار التقابل إلى منتصف العجز تماما فلا يكون الصّدر إلاَّ مجالا افتتاحيًا لإبراز العلاقة التَّقابليَّة وذلك كما في :

صار الخصي إمامَ الآبِقينِ بهـــا فالحَسرُ مُستعبَـدٌ والعبــد معبـودُ

وتتكاثف في هذا العجز روابط العناصر تقابلا وتطابقا على النَّحـو التَّـالي :

أ - الحرّ بحالعبد مستعبد بح معبود

ب \_ الحرر // العبد (في البنية اللُّغوية فكلاهما صفة مشبهة أو في حكمها).

مستعبد // معبود (كذلك، إذ كلاهما اسم مفعول)

ج \_ الحسر € معبود مستعبد € عبد

فيكون تظافر العبارتين على نمط التّداخل المقلوب: بعض الأوّل في بعض الثّاني، وآخر الثّاني في طرف الأوّل، وبين العبارتين محور وسط يوزّع التّناظر فضلا عن تقابل الشّحنات الدّلاليّة وتكاملها إيجابا وسلبا كما سيأتي.

أمسا المظهر الثاني من مظاهر التَّركيب النَّنائي فيتمثّل في ظاهرة التوازي سواء أكان ذلك من توازي الكتل الدّلاليّة والمجموعات اللَّغويّة أم من توازي العناصر اللَّغويّة الفرديّة.

وبمسوجب هذه الظَّاهرة يرد البيت الشَّعريّ على أحد نمطين، إمّا صدره مواز لعجزه من حيث إنَّهما يحملان دلالتين متوافقتين أو متكاملتين، وإمّا يرد البيت متجمّعة فيه عناصر متراصفة متلاحقة يردّد بعضها الآخر أو ينوّعه خدمة لحقل دلاليّ معيّن مبسوط.

حیث تتوازی العناصر: أقیم // ألله (دلالیم) ألله (نغمیم) ألله (نغمیما) أذل (نغمیما) أذل // درن (إيحائیما)

ويتسوازي بالمغايرة العنصران:

مال // عرض

ويتـــوازى أخيـــرا بالتَّطابـــق :

ولا ... بسه // ولا ... بسه

ومن نفسس النَّمط أيضا قوله:

على قدرِ أهل العزم تأتِي العزائـــــمُ وتأتِي على قدرِ الكِرام المكــــارِمُ

فكل المصراعين يداخل الآخر في الدّلالة ويلابسه في البنية الشِّعريّة والتَّركيب اللَّغويّ بحيث يتوازى بالتَّطابق:

على قــدر // على قــدر تــأتي // تــأتــي

ويتــوازى بالبناء المقطعيّ الاشتقاقيّ وهو ما يفضي إلىٰ تطابق عروضيّ :

العسزائم // المكسارم

كما يتوازيان بالدّلالة الحافّة إذ العزيمة مكرمة بوجه من السوجوه.

ويتوازى باقتضاء السّياق كلٌّ من :

أهسل العسزم // الكسرام

غير أن الشَّاعر قد فرقع التَّوازي الَّذي قام البيت عليه بين:

ناتي // ناتي. على قدر // على قدر

بكسر في التَّنظيم والمدلول، فأمَّا الَّذي في التَّنظيم فيخص : العـزائم / المـكارم.

وأمَّا الَّذي في المدلول فيخصّ كما أسلفنا:

أهبل العنزم / الكنبرام. مندل:

أهــل العــزم // أهل الكرم. العازمــون // الكــرام.

وأمّا أذّ لم النّاني في موضوع التّوازي فيخصّ تجميع العناصر اللّغويّة، والملاحظ أنّ هذا التّجميع يستقطبه عنصر مولّد فاعل متحكّم في بنية البيت عموما، والطّريف في الإلهام الشّعري أنّ العنصر المستقطب يتجوّل بين طرفي البيت سعيا إلى الموقع الحسّاس المثير، فهو مرّة في طليعة الصّدر:

بِمَ التَّعْلُلُ لا أهلٌ ولا وطَــــنَّ ولا كَــاس ولا سَكَــنُ

بحيث إنَّ العناصر المتلاحقة لا رابط بينها سوى أنها تجيب عن التساؤل المطلعي المحدِّد لبنية البيت «بم التعلّل»، فهو لذلك يستقطبها فرادى كما لو كان العنصر المولد مركز دائرة شعاعية شمسية، ووقع هذه البنية أنها تجعل النّفس الشّعري شديد التّصاعد بطيء النّنازل إذ يبلغ البيت نبوته النّغمية منذ مطلعه ثم يتدرّج انحدارا إلى أن يبلغ سفح النّبرة مع خاتمته.

وقد يرد العنصر المولّد المستقطب في مؤخّرة البيت مع رجع ختامي طفيف كما في:

أَمَيْنًا وَإِخلافًا وغدرًا وخِسِّـــةً وجُبْنًا أشخصًا لُحْتَ لي أم مَخَازِيَــا فاذا أحللنا العنصر المولّد مركز دائرة الاستقطاب وجدنا: أنَّ البنيسة اللغويّة من شأنها أن تطيل نفس الصعود في البثّ الشّعريّ فلا يبلغ مداه إلاَّ والبيت يكاد ينتهي إلى تمامه فيقع تنازل فجئيّ هو بمثابة السّقوط الحرّ فتقع عندئذ النّبرة الشّعريّة على مؤخّرة البيست.

وقسد يرد العنصر المولّد متوسّطا بنية البيت فيحدث إيقاعا معتدلا متكافىء الطّرفين يكون فيه الاستقطاب بمثابة محور الانتصاف كما في :

الخيلُ واللَّيلُ والبيداءُ تَعرفنـــي والقِرطاسُ والقَلَمُ والقِرطاسُ والقَلَمُ

وفي هـذا البناء تتنزَّل دائرة الاستقطاب منزلة المركز المنظِّم لانشطار التَّركيب الشِّعريِّ.

وبديهي أن ينبني الإيقاع النَّغمي على التَّوازن المتكافى، بحيث تتبوّأ النَّبرة منتصف البناء فيتكوّن مثلَّث متساوى الضّلعين، ويكون الصّعود متدرّجا تدرّج التَّنازل.

أمَّا المظهر الثَّالث من مظاهر التَّركيب الثَّنائي فيتمثّل في ظاهرة تفاعل العناصر الجزئيَّة إيجابا وسلبا ، وصورة ذلك أنَّ البيت الشَّعري عند المتنبَّي كثيرا ما يشحن متناقضات فيشتدُّ ضغطها بما يولَّد شحنة نهائيَّة هي إمَّا إقرار لمبسوط أو نقض لمفروض.

على أنَّ مبدأ ممارسة تعامل الشَّحنات هو من الدقة بحيث يقتضي اعتبار المجال الدَّلاليّ : الصَّريح منه والضَّمنيّ ، كما يقتضي الاحتكام إلى السَّياق بما يفضي إليه من دلالات حافّة .

ومع ذلك فقد تتلابس الطَّاقة الإِيجابِيَّة أو السَّلبيَّة بالطَّاقـة الحياديَّة التَّـى هي درجة الصَّفـر.

فلوعدنا إلى بيت أسلفناه في عنصر التَّقابل المزدوج: صارَ الخَصِيُّ إمام الآبِقين بهـا فالحـرُّ مُستعبَد والعبد معبـــودُ

لــلاحظنا أنَّ التَّركيب الثُّنائيِّ منتظم إيجابا وسلبا بحيث :

ف إذا اعتبرنا أنَّ كل زوج من هذه الأزواج الثلاثة هو في تفاعل داخلي بحيث يرضخ إلى علامة الضَّرب (×) كانت حصيلة كل زوج سلبا متأتيا من ضرب موجب في سالب بحيث. يكون:

فإن نحسن استطردنا متتبعين حصيلة البيت رجعنا إلى مبد التراصف من حيث إن البيت كتل دلالية متجمعة وطبقنا قاعدة الضم فتكون حصيلة الجمع بين العناصر السلبية الثلاثة سلبا نهائيًا، وهو محطُّ رحال البيت مضمونا ومنطوقا:

فالحصيلة السّلبيّة (-) عقلنة رياضيّة لمفهوم الهجاء في المتصوّر الأُدبيّ وقد ورد البيت هجاء، مثلما أنَّ الحصيلة الإيجابيّة قد تعقلن مفهوم الفخر أو المدح ففي البيست:

ولا أَقيمُ على مال أذَلُ به ولا ألذُ بما عِرْضِي به دَرِن · نقف عسلى الشَّحنات التَّاليـة :

لا \( \imp - \) من حيث هي نفسي،

أتيم \( \imp + \) إذ هو فعل للإبقاء والسوجود،

مال \( \imp + \) لأنه يتنزّل سوسيولوجيّا منزلة الإيجاب،

أذلَّ \( \imp - \) والشَّحنة السَّلبيّة صريحة على سلَّم القيم المعماريّة،

لا \( \imp - \) نفسي،

ألسذٌ \( \imp + \) والإيجاب إيحائي حسب منبع اللَّذَة،

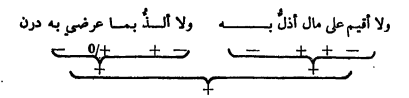
عرضي ﴾ +/0 وهو عنصر حيادي مجرّدا، وإيجابي في السّياق، وضي السّياق، ولا يغيّر التّبادل من نتيجة النّعامل.

درن ﴾ \_ والسّلب في هذا العنصر أخلاقي اجتماعي .

فيكون الصدر ذا حصيلة إيجابية بإرضاخ العلامات إلى مبدإ الضّرب (×).

كما يكون العجز إيجابا في حصيلته بنفس التعامل:

ويتعامل الصّـــدر والعجــز في تجمّع إضافي فينتج الإيجاب:



وقد تنشعب العناصر الضّاغطة في البيت إيجابا وسلبا لتحدث الصّدمة المتغايرة كما في الشّكوى وهي «رثاء» للذَّات الحاضرة: قليلٌ عائدي سَقِيمٌ في الشّكوي وهي عندًا عائدي سَقِيمٌ في السّدي صَعْبُ مسرامسي

## فلسدينا إذن :

قليل ہے ۔ حسب معيار الكـم،

عائدي 👄 + إذ هـو منشود المريض،

سقــم ہے ۔۔ وہو رمز المــرض موضوع الشُّكــوى،

فسؤادى 🗢 0

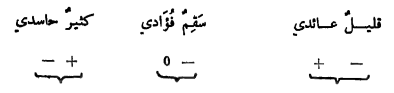
کٹیر 👄 🕂

حاسدی ہے ۔

صعب ﴾ + إذ كرّس اللفظ على سلّم التقييم للدّلالة على الرّفعة وعلوّ الشّأن، على أنَّ اللّفظ نفسه قد يمحضه سياق آخر إلى السّلب كما لو قلنا «مسلك صعب» في معناه المادّي كالطّريق في الجبل.

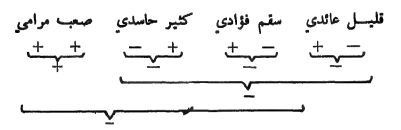
مرامي 👄 🕂 وهو غائبة الطُّموح المنشــود

عندئذ نتبيّن كيف تحدث الكتل الثلاث الأولى شحنات سلبيّة بالتّعامل حسب علامة الضّرب (×)



شم ندرك كيف تتجمّع الكتل الثّلاث لتفرز سلبا حسب تكتّل الإضافة (+) وندرك من ناحية أخرى كيف تنتج الكتلة الرّابعة إيجابا:

فإذا تضاربت الكتل الثّلاث الأولى مع الكتلة الرّابعة حصلّ السّلب، وهو مدار الشّكوى ورثاء النّفــس:



تسلك نماذج من التركيب الثّنائي في بناء شعر المتنبّي ولله ما صادرنا عليه التركيب التّقابلي في المضامين المجسّدة خارج الشّعر والمضمّنة إيّاه، وما سقنا ما سقناه إلا مقاربة، وحدّ المقاربة أن يعتمد منهج علمي لا يشكُ في صلاحه ذاتيًا ولكن لا يجزم بخصب نتائجه سلفا عند تطبيقه في الظّرف

المين للممارسة، على أنّنا قد نتجرًا على تقرير أنَّ التَّركيبات البنائيّة في شعر المتنبّي لا يمكن أن يحكم سرَّ شعريّتها إلا من موقع إن لم يكن لسانيّا محضا، فلا أقلَّ من أن يحتكم إلى المنظور اللّغويّ بعناصره الموضوعيّة وتشكيلاته العقسلانيّة.

كسذا ينسنَّى استقراء الخصائص الفنيَّة أو ما يصطلح عليه جزافا بالأُسلوب الشَّعريِّ، وكذا يمكن استعراض عيّنات من المحاكاة النغميَّة كما في:

كَفَى بكَ داءً أَنْ ترى الموتَ شافِيَـــا وَحَشْبُ المنـــايا أَن يَكُنَّ أَمَانيَـــــــا

أر فسىي:

بناها فأعلى والقنا يقرع القنسسا وموج المنسايا حولها متلاطسم

وكذلك استعراض ظاهرة التّقفية الدّاخليّة أو ما اصطلح عليه البلاغيّون بالنرصيع كما في :

أ) في تَاجِهِ قَمَرٌ في ثوبه بَشَـــــــرٌ
 في دِرْعِـه أَسَدٌ تَدْمَــى أظـافــــرُهُ

ب) قليــل عائدي سقــم فـــــــــــقادي كثيــر حـاســدي صعـب مرامـــي

ج) أنا يربُ النَّدَى وربَّ القاوافيي وغيظ الحسود وسيهام العِدَى وغيظ الحسود

د) بضسرب أتى الهامات والنَّصرُ غائبُ وصسار إلى اللَّبَاتِ والنَّصر قسسادِ

. . .

## ہنعث لمالثانث مع الجسساحظ

« البسئيان وَالسّبيانِ »

بكين منهكج الشّاليفت ومعتاييس الأسلوب،

## مع الجاحظ

« البيان والتبيين » بين منهج التأليف ومقاييس الأسلوب

## أسس تقييسم جسديد:

يتبواً الجاحظ في تاريخ الحضارة العربية الإسلامية منزلسة مزدوجة: هي منزلة تاريخية شهد له بها معاصروه ومن تبعهم من أعلام الفكر العربي الإسلامي"، ثمّ هي منزلسة حضارية وثائقية إذ ما فتئت كتبه تمدّ الدّارسين المعاصرين بمعين من الاستقراءات والتّحليلات والاستنباطات قد يعسر علينا اليوم إدراجها ضمن مسالك الاختصاص في المعرفة البشرية حسب متصوراتنا الذهنية المعاصرة، ففي مؤلفات الجاحظ مادّة حسب متصوراتنا الذهنية المعاصرة، ففي مؤلفات الجاحظ مادّة والإيديولوجية »، وفيها كذلك مادّة تخص الباحث في خصائص التّفكير العربي منذ ازدهار حضارته العبّاسية فضلا عمّا في تلك المؤلفات من مادّة غزيرة لمؤرّخي الأدب والنّقد وسائر العلوم اللّسانية والجمالية، ولعل هذه الغزارة مع التّنوع والشّمول العلوم اللّسانية والجمالية، ولعل هذه الغزارة مع التّنوع والشّمول العلوم اللّسانية والجمالية، ولعل هذه الغزارة مع التّنوع والشّمول مي التي دفعت بعض الباحثين المحدثين إلى اعتبار الجاحظ هي المصطلح من ما في المصطلح رائد مدرسة أطلقوا عليها اسم المدرسة الإنسانية مع ما في المصطلح رائد مدرسة أطلقوا عليها اسم المدرسة الإنسانية مع ما في المصطلح

من أبعاد تعاطفية ذات منزع أخلاقي. ولعلّنا لا نجازف إن نحن اعتبرنا أنَّ الجاحظ خير من مثّل في تاريخ الحضارة الإسلامية التَّيَّار الشَّموليّ في دراسة الظواهر التَّصلة بالإنسان، وهو التَّيَّار الَّذي استقرّت اليوم أسسه فغدا مزيجا من التاريخ وعلم الاجتماع وعلم النَّفس وعلم الأجناس البشريّة وعرف في المدرسة الأمريكيّة بالانتروبولوجيا.

والمصادر التي ترجم فيها أصحابها للجاحظ تكاد تجمع على أنه توفّي سنة ٢٥٥ه ولكنّها مختلفة في تحديد سنة ميلاده إلا أنّها تتفق على حصرها في العقد السّادس من القرن الثّاني بين سنتي ١٥٠ه و١٥٩ه (١) . فالجاحظ قد عاش إذن في النّصف الثّاني من القرن الهجري الثّاني والنّصف الأوّل من القرن الشائن وهي فترة واكبت نمو الدّولة العبّاسية فاكتمالها فازدهارها حين أصبحت الحاضرة الإسلامية معينا خصبا لتمثّل التيّارات الفكريّة الأجنبيّة على اختلافها وتباينها .

ولتبن كان كتاب «الخيوان» (٢) خير ما يمثل المصنّفات

 <sup>(</sup>١) ياقوت الحموي : معجم الأدباء ، مطبوعات دار المأمون – مصر (ج١٦ص٧) .
 الشريف المرتضي : أمالي المرتضي . ط ١ . دار إحياء الكتب العربية ، ١٩٥٤ ،
 (ج١-ص١٩٤) .

أبو البركات الأنباري : نزهة الألبّاء في طبقات الأدباء . تحقيـق عطيـة عامـر ، ط ٢ ستوكهولم ١٩٦٢ . (ص١١٨-١٢٠) .

الخطيب البغدادي: تاريخ بغداد–دار الكتاب العربيّ–بيروت(ج١١ص٢١٢–، ٢٢). (٢) نحيل على الطبعة الثانية ، تحقيق عبد السلام محمد هارون–القاهرة–١٣٥٧هـ .

العلمية لدى الجاحظ فإن كتاب «البيان والتّبيين» (٣) يجسّم قطب التّأليف الأدبيّ، بل به أوّلا، وببعض الكتب، الأخرى ثانيا عرف الجاحظ الأديسب، ويبدو من المسلّم به أنّ الجاحظ ألّف كتاب «البيان والتّبيين» في أخريات حياته، إلاّ أنّ الدّارسين ولا سيّما المحقّقين منهم يتساءلون بشيء من الحيرة عن نسبة هذا الكتاب زمنيّا إلى كتاب الحيوان (٤)، فالجاحظ يذكر في كتاب الحيوان (٤)، فالجاحظ يذكر في كتاب الحيوان (٤)، كيف أصيب بمرض الفالج وهو يؤلّف كتاب الحيوان (١٥)، كيف أصيب بمرض الفالج وهو يؤلّف كتاب فذاك وكيف اشتد وقع الدّاء عليه حتّى كاد يحول دون إتمامه، ثم إنّ بعض المصادر تذكر من جهة أخرى أنّه أصيب بالفالج في آخر حياته (٥) غير أنّنا نرى الجاحظ مع ذلك كلّه يذكر في «البيان والتبيين» كتاب الحيوان في ثلاثة مواضع متفرّقسة :

أ ـ في حديث عن اقتلاع الثّنايا حيث يقول «وفسي ِ هذا كلام يقع في كتاب الحيوان» (١٠-١).

ب - عند حديثه عن وصف الشَّعراء لزينة النَّساء: «وهدان أعميان قد اهتديا من حقائق هذا الأَمر إلى ما لا يبلغه تمييز البصير، ولبشار خاصّة في هدا الباب ما ليس لأَحد، ولولا أنه في كتاب

<sup>(</sup>٣) الطبعة الثالثة ، نفس المحقق ، القاهرة ١٩٦٨ .

 <sup>(</sup>٤) انظر : مقدمتى المحقق إلى كلا الكتابين ، على أن بعض الدارسين يتجاوزون الوقوف عند
 هذا المشكل مع جزم مسبّق بتأخر البيان عن الحيوان و هو إقرار لا يخلوا من مجازفة .
 انظر : عبد العزيز عتيق : تاريخ البلاغة العربية – لبنان ١٩٧٠ ، ص ٥٨ .

<sup>(</sup>٥) تاریخ بغـداد ، ج ۱۲ ، ص ۲۱۶ .

انظر أيضا ابن العماد الحنبلي : شذرات الذهب ، القاهرة ١٣٥٠هـ (ج٢–ص١٢٢).

الحيوان أليق وأزكى لذكرناه في هذا الموضع، . (١-٢٢٥) .

«كسانت العادة في كتاب الحيوان أن أجعل في كل مصحف من مصاحفها عشر ورقات من مقطعات الأعراب ونوادر الأشعار (...) فأحببت أن يكون حسظ هذا الكتاب في ذلك أوفر إن شاء الله » (٣٠٢-٣٠).

ومقابلة هذه المعطيات بعضها إلى بعض تستوقف الباحث قليلا قبل الاستنتاج، ولا شك أن حيرة المحققين تعزى إلى أنهم يحاولون أن يفصلوا فصلا زمنيًا واضحا بين فترات تأليف المجاحظ لكتبه منطلقين في ذلك من فرضية «ما قبليّة» بموجبها لا يقبلون ازدواج مصنفين في فترة زمنيّة مّا: كليّا أو جزئيّا، ونحن نميل إلى القول بأنَّ الجاحظ قد بدأ في تأليف «البيان والتبيين» ولمّا يتمّ الكتاب الأوّل، فيكون الكتابان قد اشتركا في فترة زمنيّة هي تلك الفترة التي حلَّ بالجاحظ فيها داء الفالج. ولعلَّ زمنيّة هي تلك الفترة التي حلَّ بالجاحظ فيها داء الفالج. ولعلَّ بعتزم ذكره في كتاب الحيوان أكثر ممّا يدلُّ على أنَّ الجاحظ يتحدّث عمّا بعتزم ذكره في كتاب الحيوان أكثر ممّا يدلُّ على أنَّه ذكره بعد.

فإذا سلَّمنا بأنَّ «البيان والتَّبيين» هو من آخر ما ألَّف الجاحظ أدركنا ما له من قيمة نوعيّة يتميّز بها عن سائر مؤلَّفاته، فهسو حصاد عمسر طويل انقضى في البحث والتَّصنيف، وهو ثمرة تمثّل ثقافي طويل المدى وتجريد فكري بعيد الأَّغسوار، أمّا موضوع الكتاب فهو – كما تمليه مبدئيًا عبارة «البيان والتَّبيين» – بحث في خصائص التَّعبير البيّن، أي في صناعة والتَّبيين، أي في صناعة

الكلام، وما تمتاز به اللَّغة من طاقات الإبلاغ والإفصاح. والكتاب قد صنعته، إلى جانب النَّوازع الفنيَّة الأَدبيّة، دوافع علميَّة مذهبيّة إذ يبدو أن المتكلمين – والجاحظ أحد أعلامهم – قد كانوا أشدَّ النَّاس عناية بخصائص الكلام البليغ لاعتمادهم على صياغة اللَّفظ وأفانين تصريفه في مناظراتهم ومساجلاتهم.

وللكتساب غاية لعلّها هي الّتي حرّكت الجاحظ إلى تأليفه وتتمثّل في الرّد على الشُّعوبيّة ردّا صريحا، وضمنيًا في أغلب الأَحيان فقصد بذلك إلى إبراز الطَّابع الَّذي انفردت به حضارة العرب فتميّزوا به عن غيرهم من ذوى الحضارات الأُخرى ولا سيّما الفارسيّة منها، وما هذه السّدة الميّزة إلا «البلاغة والفصاحة».

ولا شك أن انبناء كتاب «البيان والتّبيين» على هذه النّزعة الدّفاعيّة هو الّذي بوأه منزلة مرموقة لدى مؤرّخي العلوم اللّغوية والأّدبيّة فاعتبر الجاحظ بذلك \_ وما زال \_ ومؤسّس علم البلاغة العربيّة » على ما في ذلك من عفويّة في الاستخلاص توهم بضرب من التّولّد التلقائي في نشأة العلوم (١) .

والنَّاظر في مادَّة الكتاب يدرك أنَّها نسيج مزدوج: هي منتقيات غربية إسلاميَّة تتخلَّلها تعليقات واستطرادات شخصيَّة. وهكذا ينطلق الجاحظ من نصوص أدبيَّة ودينيَّة ـ شعريَّة ونشريَّة في «البلاغة».

 <sup>(</sup>٦) انظر : شوقي ضيف : البلاغة ، تطور وتاريخ . ص ٥٥-٥٨ .
 عبد العزيز عتيق : تاريخ البلاغة العربية ، ص ٥١ .

ولئن كان حظ «البيان والتبيين» في إرساء قواعد علم البلاغة غير قليل فإنَّ حظَّه الأوفر إنما استقاه من كونه كتاب أدب ولا يكاد أحد من القدماء أو المخدثين \_ نصيرا لأبي عثمان أو خصيما عليه \_ يشك في شرعية هذه المنزلة الجاحظية في بلورة مفهوم «الأدب» عند العرب حتى أصبحت شهادة ابن خلدون في ذلك رمزًا لحقيقة عرفيّة قارّة . فإذا ما تساءل الدّارس المعاصر عن مقومات هذه المنزلة والمطلقة ، دون أن يشك سلفا في شرعيَّتها جزم بأنَّ كتاب (البيان والتَّبيين) إنَّما حدّد مفهوم الأدب بمنهجه قبل كلِّ شيء حتى أصبح نموذج العرب في منهج التَّاليف الأدبيِّ استطرادا، وتحرّرا من قيود وحدة المواضيع. والغاية القصوى في كلِّ ذلك لا والأَّخذ من كلِّ شيء بطرفٌ، بل تقديم شتات الأطراف من كلِّ الأشياء تقديما مزيجا خليطا ممّا قد يتراءى للقارىء المعاصر ضربا من «الفوضى»، فإذا جلَّ النُّقَّاد قديما وحديثا يسلِّمون بأنَّ ذلك المسلك في التَّأليف هو أسَّ من أسس الأدب العــربيِّ.

والاستقراء الموضوعي لحكم هؤلاء النّقاد يفضي إلى حقيقة واحدة هي أنهم، قدماء ومحدثين، يسلّمون بأنّ الجاحظ قد قصد إلى ذلك المسلك قصدا (٧)، وهذا التّقدير على وجه التّحديد

<sup>(</sup>٢) انظر: المسعودي: مروج الذهب (ج٤-ص٤٤) .

ابن رشيق: العمدة (ج١--٠٠٥٧) .

مصطفى الشكعة: ( مناهج التأليف عند العلماء العرب: قسم الأدبع) بروت ١٩٧٣ ص ١٧٤-١٧٣ .

عبد العزيز عتيق: تاريخ البلاغة العربية ، ص ٥٣ . ولم يشدّ المستشرق شارل بالّا عن هذه النظرية – انظر فصله في دائرة المعارف الإسلامية (اللسان الفرنسي) الطبعة الجديدة (المجلد ٢ – ص ٣٩٧) حيث يبرز ذلك بعبارة والفوضي المقصودة ٤ .

هو اللّذي يتراءى لنا نوعا من التّفسير التّوفيقيّ اللاّحق بعد الحدث، فنحن ما إن نتجاوز الاَّحكام الخارجيّة التي سنّها القدماء وغير القدماء حتى نقتنع بأنَّ النّقد الباطنيّ للكتاب يفضي بنا إلى الجزم بعفويّة تلك الظّاهرة، بل لعلّه يسمع لنا بأن نزعم أنَّ الجاحظ لو استطاع أن يصنف كتابه تصنيفا أكثر إحكاما لما تردّد في ذلك، وإنّنا لا نكاد نشكُ أنّه قد حمل على ذلك المسلك وهو راغب عنه!

إنَّ أوّل ما يطالعنا به كتاب والبيان والتبيين، هو أنَّ لصاحبه إحساسا واضحا بضرورة إدراك منهج محكم إحكاما نهائيًا، فهو فضلا عن تقسيم كتابه إلى أجزاء مقصودة الفواصل، ثمّ إلى أبواب صريحة الحدود، يضع لجلَّ الفصول عناوين فيها من التَّجريد والشَّمول ما يجعلها محرَّكا دلاليًا لكلِّ المادَّة في الحامل للعنوان كما في وباب البيان، (١-٧٥) وكما في وباب القول في المعاني الظاهرة باللفظ الموجز، (١-٢١٠) ثمم إن المؤلّف على بينة من دقائق الأبواب التي يعتزم طرقها قبل أن يصل إليها من قريب أو بعيد، والمواطن في ذلك عديدة متشابكة لعلَّ الوقوف على بعضها يصور من أمرها ما نستدلُّ به على مستندها المنهجي دون استقصاء شواردها.

 خطباء بني هاشم وبلغاء رجال القبائل قلنا في وصفهما على حسب حالهما والفرق الذي بينهما، ولأنّنا عسى أن نذكر جملة من خطجاء الجاهليّين والإسلاميّين والبدويّين والحضريّين، وبعض ما يحضرنا من صفاتهم وأقدارهم ومقاماتهم». (١-٩١٩)، وقوله: «وهـــذا الباب يقع في كتاب الجوارح، وهو وارد عليكم إن شاء الله بعد هذا الكتاب» (١-٤٩٥٩).

عسلى أنَّ الجاحظ لا يبدو فحسب واعيا بتصنيف أبوابه كما في قوله: «وإنَّما نقول في كلِّ باب بالجملة من ذلك المذهب وإذا عرفتم أوّل كلِّ باب كنتم خلقاء أن تعرفوا الأواخر بالأوائل والمصادر بالموارد». (٣٠-٣) وإنما هو واع بدوافع هذا التَّصنيف ممّا يبرز صريحا في بعض المواطن: «وكان في الحق أن يكون هذا الباب في أوّل هذا الكتاب ولكنَّا أخَّرناه لبعض التَّدبير». (١-٧٦).

ويطفو هذا الوعي المنهجي على سطح التَّاليف فيتجاوز مادّة الكتاب الواحد ممّا كان الجاحظ بصدد تأليفه ليصبح وعى المقارنة بمادّة بعض كتبه الأُخرى (١).

\* \* \*

تلك بعض أبعاد إدراك الجاحظ لضرورة انبناء كتابه على منهج عقلاني إلى حدّ بعيد وهو ما يثبت لنا سعيه إلى إحكام

<sup>(</sup>٨) قارن ذلك بما ورد فى كتاب الحيوان (ج٥–ص٤٥١–١٥٦) .

<sup>(</sup>ج٦-ص١٦٠٧)،

<sup>(</sup>٩) راجع (ج١ - ص ٢٢٥).

التّصنيف بما يرتضيه أرّلا، وبما يمكّنه من تشريك القارى، في تمثّله إلى حدِّ الاقتناع ثانيا، غير أنَّ لهذا الوعي حدودا تجعله إلى الإدراك الغامض أقرب منه إلى الإحكام التّفصيلي، فذاك الجاحظ نفسه – وقد رأيناه يستنكف من أن يورد في «البيان والتّبيين» خبرا ذكره في كتاب «الحيوان» مصرّحا بأنَّ السّبب في ذلك إنما هو اجتناب التّكرار – نراه في كلِّ كتابه لا يكاد يجاوز بضع الصّفحات حتَّى يكرّر خبرا أو حديثا أو شعرا وحتَّى النوادر والملح ممّا إذا تكرّر فقد سمته المميّزة وغايته المنشودة، وإذا رجعنا إلى بعض مواطن التّكرار وفحصنا المسافات الفاصلة بينها من حيث المجال الدّلالي العام للأثرر كدنا نجزم أنّه تكرار «لا إرادي».

ففسي الصّفحة السّابعة من الجزء الأوّل يورد الجاحظ خبرا عن ابن البختكان الحكيم الفارسيّ الَّذي نعلم أنَّه راوي قصّة كليلة ودمنة وكيف ترجم من كتب الهنود، فيقول: «وقيل لبسزر جمهر بن البختكان الفارسيّ: أيّ شيء أستر للعيّ ؟ قال: عقل يجمّله، قالوا: فإن لم يكن له عقل. قال: فمال يستره، قالوا: فإن لم يكن له مال. قال: فإخوان يعبّرون عنه، قالوا: فإن لم يكن له إخوان يعبّرون عنه، قال: فيكون عيبًا صامتا، قالوا: فإن لم يكن له إخوان يعبّرون عنه، قال: فموت وحيّ عيبًا صامتا، قالوا: فإن لم يكن ذا صمت. قال: فموت وحيّ خير له من أن يكون في دار الحياة».

ثم يعاود الجاحظ الخبر في (ص٢٢) من الجزء نفسه . بما لا يختلف إلا في بعض جزئيّات الصّياغة ممّا بدلٌ على أنّه لم يكن يحتكم

إلى جذاذات مكتوبة أو قصاصات مبوّبة وإنّما سنده الرّئيس ذاكرته .

يقسول أبو عثمان: «وقال كسرى أنو شروان لبزر جمهر: أيّ الأُشياء خير للمرء العيّ ؟ قال: عقل يعيش به، قال: فإن لم يكن له عقل؟ قال: فإن لم يكن له يكن له على؟ قال: فمال يتحبّب به إلى النّاس، قال: فإن لم يكن له مال؟ قال فعيّ صامت، قال: فإن لم يكن له ؟ قال: فمسوت مريح. •

وكذلك يفعل الجاحظ بشعر في وصف جارية لكناء أورده في التجزء الأوّل مرّتين بفوارق عارضة لم تكن مقصده من التّكرار، وإنّما الأمر على ما نتبيّن ترديد غير واع لبعض ما في مخزون الحافظة: الحاملة بحمل الموسوعات، والمنطلقة انطلاق التّدوين والرّوايات (ص٧٣) «وقال بعض الشّعراء في أمّ ولد له، يذكر لكنتها: أوّل ما أسمع منها في السّحر تذكيرها الأنثى وتأنيث الذّكر والسّرءة السّوآء في ذكر القمر.»

وفىي صفحة ١٦٥:

«وقا!، الشَّاعر يذكر جارية له لكناء:

أكثر ما أسمع منها بالسّحـــر تذكيرها الأُنثى وتأنيث الذّكر والسّــوءة السّــوآء في ذكر القمر.»

وإذا تواجدت هذه الظّاهرة بين دفتي الجزء الواحد من «البيان والتّبيين» فلأن ترد متراوحة بين جزء وآخر أولى، وهو ما لا يعدمه الفاحص بالمقارنة. من ذلك ما جداء (١-٢٧٥): «أدو الحسن قال: سمعت أبا الصّعدي الحارثي يقول:

كان الحجّاج أحمق، بنى مدينة واسط في بادية النّبط ثمّ حماهم دخولها، فلمّا مات دلفوا إليها من قريب.»

ومسا جساء (٤-١٨):

«قال أبو الحسن: سمعت أبا الصّعديّ الحارثيّ يقول: كان الحجّاج أحمق، بنى مدينة واسط في بادية النّبط ثم قال لهم: لا تدخلوها، فلمّا مات دبّوا إليها من قريب».

• وكلَّ الفوارق لا تعدو توازنا بين مترادفين، أو مقابلة بين مقدَّم ومؤخّر على حدِّ ما في الخصال الَّتي يكون قبحها في بعض النَّاس أشدَّ من قبحها في الآخرين يورد الجاحظ من أمرها في مضربين متباعدين، أوّلهما بقوله (٤-٩٦):

«وكانوا يقولون: عشرة في عشرة هي فيهم أقبح منها في غيرهم: الضّيق في الملوك، والغدر في ذوى الأحساب، والحاجة في العلماء، والكذب في القضاة، والغضب في ذوى الألباب، والسّفاهة في الكهول، والمرض في الأطبّاء، والاستهزاء في أهل البؤس، والفخر في أهل الفاقة، والشّح في الأغنياء. وثانيهما بقوله (٣-٢٤٦): «وقالوا: عشر خصال في عشرة أصناف من النّاس أقبح منها في غيرهم، الضّيق في الملوك، والغدر في الأشراف، والكذب في القضاة، والخديعة في العلماء، والغضب في الأبرار، والحرص في الأغنياء، والسفه في الشّيوخ، والمرض في الأطبّاء، والزّهو في الفقراء، والفخر في القرّاء. والمرض في الأطبّاء، والزّهو في الفقراء، والفخر في القرّاء. وما بين النّصين من فروق دلاليّة ولغويّة يؤكّد ما نزعمه من نمو حضارة القلم والصّحائف.

على أنَّ مواطن التَّكرار كثيرا ما تتقارب تقاربا غريبا لا يفسّره إلا كونه غير إرادي ، ففي مسافة ما بين ثلاث صفحات نقرأ: «وقيل لابن المقفَّع في ذلك، فقال: الَّذي أرضاه لا يجيئني لا أرضاه (١-٨٠٨)، ونقرأ . «وقيل لابن المقفَّع: ألا تقول الشَّعر؟ قال: الَّذي يجيئني لا أرضاه، والَّذي يجيئني لا أرضاه، والَّذي أرضاه لا يجيئني . » (١-٢١٠) .

وفي موطنين آخرين لا يفصل بينهما أكثر ممّا فصل السّابقين يرد: «أوصى عبد الملك بن صالح ابنا له فقال (...) لا يكبرن عليك ظلم من ظلمك فإنّه إنّما سعى في مضرّته ونفعك».(٤-٤٩)،ثميرد: «وقال عبد الملك بن صالح: لا يكبرن عليك ظلم من ظلمك فإنّما سعى في مضرّته ونفعك.»(٩٦-٤).

وأغرب من هذا وذاك أن يتكرّر الخبر على مسافة أسطر هي دون العشرة عددا، فيرد ذكره في موضعين متقاربين كأشد ما يكون التّقارب، صادف أن أخرجتهما الطّباعة على صفحتين متعاقبتين، وليس بعيدا من الظّنّ أن يكون الجاحظ قد حبّر الخبر مرّتين على صحيفة واحدة ممّا كان يخطّ عليه.

يقول (١-٣٦): «وقد كانت لثغة محمّد بن شبيب المتكلّم، بالغين، وكان إذا شاء أن يقول عمرو، ولعمري وما أشبه ذلك على الصّحّة قاله، ولكنّه كان يستثقل التّكلّف والتّهيّو لذلك، فقلت له: إذا لم يكن المانع إلا هذا العدر فلست أشكّ أنّك لو احتملت هذا التّكلّف والتّتبّع شهرا واحدا أنّ لسانك كان يستقيم. «ويقول في الصّفحة الموالية: «وكانت لثغة محمّد بن شبيب المتكلّم، بالغين، فإذا حمل على نفسه

وقوم لسانه أخرج الرّاء على الصّحة فتأتّى له ذلك. وكان يدع ذلك استثقالا، أنا سمعت ذلك منه.

. . .

ومسن مظاهر حدود الوعي المنهجي ما نلاحظه من تباعد ما حقه التَّعاقب المباشر، وممّا يتسنّى الإستدلال به على ذلك إيراد الجاحظ رأيا للعتّابي في البلاغة في (ص١١٣) من الجزء الأوّل ثم لا يعلّق عليه إلا في (ص١٦١).

وإلى ما ذكرنا ينضاف ضمن منهج التّأليف نمط يعترضه القارىء من حين إلى آخر ويتمثّل في تقطّع حبل التّأليف بضرب من الاستثناف عن طريق بسملة أو افتتاح دعائي دون أن يكون في مضمون الكلام، السّابق منه واللاّحق، ما يدعو إلى ذلك أو يبرّره، وكثيرا ما انساق المحقّق مع المؤلّف فجسّم ذلك باستهلال صفخة جديدة (١٠). ومن يدى لعلّ تلك المفاصل إنّما هي لحظات استئناف زمني بعد راحة من الوقت في ليلة أو أسبوع أو بعض الزّمن الممتدّ.

ولبعض تلك الأسباب نرى الجاحظ يستدوك من حين إلى آخر على نفسه فيحاول أن يرجع مسالك القول إلى الإنتظام الذي كان يرتثيه ، وهذه الاستدراكات مطردة في الكتاب إلى حدّ التواتر ، ومن مواطنها – للشاهد لا للحصر – قوله : «ورجع بنا القول إلى الكلام الأوّل فيما يعترى اللّسان من ضروب الآفات ...» (١-٧٠) واستعماله الفعل الماضي من باب تحقيق الإنجاز الحاضر على عادة العرب في كسر حدود أزمنة الأفعال .

<sup>(</sup>١٠) انظر على سبيل المثال : ج ١ ص ٨٨ و ١٦١ .

ومنها: «ثم رجع القول بنا إلى ذكر الإشارة» ((-9)) «ثم رجع بنا القول رجع بنا القول الكلام الأوّل» ((-97)) «ثم رجع بنا القول إلى ذكر التشديق وبعد الصّوت.» ((-97)) ، وقد يحلُّ المضارع محلُّ الماضي مجسّدا تطابق إنجاز الحدث وتواصل الزَّمن: «ثسم نرجع بعد ذلك إلى الكلام الأوّل» ((-70)) .

وهكدا نرى كيف أن الجاحظ قد كان في صراع منهجي : يريد الإحكام فيصيبه حينا ويخطئه أحيانا كثيرة، فإذا هو يورد الباب الجديد ولا يعنونه (١-٤٤٣) وإذا هو يحس بخلل تنظيم مادّته فيوكل أمر إعادة تنسيقها إلى القارىء:

«وتلحـــق هذه المعاني بأخواتها قبل. ١ (١٠١٠) ·

ديصير هذا الشَّعر وما أشبهه ممَّا وقع في هذا الباب إلى الشَّعر الَّذي في أوَّل الفصل». (٢١٧-١) .

ولكن هذا المكان أولى بها». (٤-٢١) .

كـــلام «يضاف إلى باب الخطب وإلى القول في تلخيص المعانى». (٥٨-٤).

كل ذلك مرده كما أسلفنا إلى استعصاء منهجية التّأليف على الجاحظ وهو لا يستنكف من الإقرار ـ في بعض المواطن ـ بقصوره عن إدراك حدّ من التّجريد يبوّىء التّأليف المنهج العقلاني الّذي يرتضيه نظريًا:

وكان التَّدبير في أسماء الخطباء وحالاتهم وأوصافهم أن

نذكر أسماء أهل الجاهليّة على مراتبهم وأسماء أهل الإسلام على منازلهم، ونجعل لكلَّ قبيلة منهم خطباء، ونقسّم أمورهم بابا بابا على حدته ونقدّم من قدّمه الله ورسوله عليه السّلام في النسب، وفضّله في الحسب، ولكنَّي لمّا عجزت عن نظمه وتنضيده تكلَّفت ذكرهم في الجملة والله المستعان وبه التوفيق ولا حول ولا قوّة إلاَّ بسه ١ (٣٠٦-١).

. . .

فإلى أي شيء تعزى هذه الظّاهرة في كتاب والبيان والتبيين، أوّلا، وفي أهم مؤلّفات الجاحظ الأخرى ثانيا؟ وما سبب هذا التّذبذب بين المنهجيّة المستحكمة في التّأليف والمسلك الاستطرادي اللّذي ينقض نفسه بنفسه إن شيء له أن يكون هو ذاته ملهجا، حتى ولو تبنّاه صاحبه بضرب من التّعليل الطّارىء على الحدث لا السّابق إيّاه، ذلك أنّ الجاحظ وإن استطرد \_ فيما استطرد إليه \_ إلى الحديث عن منهجه فإنه في مقام من غلبت عليه الظّاهرة وأعوزته الحيلة فيها، فانبرى يوهم بأنها مقصودة لذاتها، ولا غرابة أن يحتج بعد ذلك لما لم ينتصر إليه في البدء، وأن يستدل على ما كان يود تفاديه واستدراك محاذيره، ولكنّه \_ على حدّ تصريحه وقد سبق \_ واستدراك محاذيره، ولكنّه \_ على حدّ تصريحه وقد سبق \_ وعجز عن النّظم والتّنضيد، فتكلّف الجمع والتّكديس.

ذاك دأب الإنسان في ما يستعصى عليه من الأمر، تراه ينهض للحضه فيقصر به الجدّ فتلفاه يعاود منتصرا لما كره، باحثا عمّا يقرّ به إليه حتّى يصير منه.

وما شذَّ الجاحظ \_ هذا الفكر القاهر الجمّاع \_ عن تلكم

الظَّاهرة، وليس الظُّنُّ به، ولكنَّنا متى تقفَّينا نسيج نظامه الفكرى"، وعقدنا الوصل بين أطراف حيرته المنهجيّة في أبعاد عمقها وحدود غوصه عليها، كدنا نجزم بأنَّ اللَّجوء إلى المراوحة بين الجدّ والهزل ـ هذه الدّعامة الّتي قامت أبرز خصيصة لمفهوم الأدب العربي عبر مفهوم الجاحظ له ــ لم تكن سوى تقيّة توارى بها من أعوزته حيلة إحكام الصّنعة، ولا يخدعنّك من أمره أنَّه صوّر القضيّة بما يحملك على الظَّنِّ أنَّها مقصودة بذاتها، فقد رأيته يتبرّم بها ويضيق بقصوره عن تصويف المادّة المتجمّعة تصريفا منطقيًا، كيف لا وهو من رؤوس العقلانيّة دينا ومذهبا. أما حان لنا أن نراجع الأحكام الَّتي تراكمت على مفهوم الأدب الجاحظي مضمونا ومنهجا حتى غدت كالمسلّمات؟ أفليس من الغفلة الانساق إلى ظاهر النّص حين يورد علينا الجاحظ فقرا تفسّر منهجه ، وأوّل مأخذ عليها بل أوّل مطعن فيها أنَّها هي ذاتها ترد في ارتجال ينتقض به مغزاها، فلا موضعها ولا نسيجها بمقنع لنا ، وإنَّما سرَّها أنَّها تخدعنا لأنَّها قد تركّبت بضرب من الصّنعة صيّرها أحبولة فكريّة. ولو تدبّرت أمر تلك الفقر نصًا ودلالة ثمّ جدّدت سبرها على نمط النَّقد الباطنيِّ والمقارعة الاستكشافيَّة لتبيَّن لك أنَّها لعبة ذهنيَّة لا مستند لها إلا جموح الأدب على اللَّفظ الكاشف لهــويَّته .`

ولتتوسّل إلى الَّذي ندَّعيه ببعض الشَّواهد، فإذا ارتقبت ثناياها أوغلتك إلى نقد الباطن، وسيصير الحُّكم لديك قاطعا تخلعه دونما حرج.

يقسول الجاحظ: وقد ذكرنا \_ أكرمك الله \_ في صدر

هذا الكتاب من الجزء الأوّل وفي بعض الجزء الثاني كلاما من كلام العقلاء البلغاء، ومذاهب من مذاهب الحكماء والعلماء، وقد روينا نوادر من كلام الصبيان والمحرّمين من الأعراب، ونوادر كثيرة من كلام المجانين وأهل المرّة من الموسوسين، ومن كلام أهل الغفلة من النوكي، وأصحاب التّكلّف (...) فجعلنا بعضها في باب الإتّعاظ والاعتبار، وبعضها في باب الهزل والفكاهة، ولكلّ جنس من هذا موضع يصلح له. ولا بدّ لمسن المتكدّة الجدّ من الاستراحة إلى بعض الهزل و (٢٢٢-٢١).

فما بال الجاحظ يتحدّث إلينا بهذا الحديث وليس في السّياق ما يقوم اعتراضا عليه في شأنه، بل ليس فيه ما يكون له سببا أو مسبّبا، وإنّما هو إقحام لا يسلم من الإحالة لأنّه مردود بذاته، فما يتحدّث عنه بوصف الجدّ هو في مظنونه هزل محض وما جاء على الهزل لا يبعد أن يتطابق ومدلول الجدّ.

وبنفس المراوغة يستهلَّ الجاحظ الجزء الرَّابع: «ذكر بقيّة كلام النوكى والموسوسين والجفاة والأُغنياء وما ضارع ذلك وشاكله، وأحببنا أن لا يكون مجموعا في مكان واحد، إبقاء على نشاط القارىء والمستمع » (ص٥).

ولكن المراوغة تتضاعف ويركب بعضها بعضا فتؤول إلى خدعة مزدوجة تكشف بنفسها عن نفسها لمن تبصّر أمرها، فلو كان اللّذي أسّبه الجاحظ من المراوحة في المضمون والسّرد منهجا بذاته يتحرّك التّأليف في الأدب بحركته، وينصاع إلى مقوده، لما كان وقفا على حجم كمّي دون آخر، ولما جاء فريضة من فرائض المطوّلات دون ما قصر من أسفار التّدوين،

وفي هذا الموطن يكمن تراكب الخدع، ولجوهر هذه الأسباب تصادف في نهاية الجزء الثالث قوله: «وجه التّدبير في الكتاب إذا طال أن يداوي مؤلّفه نشاط القارىء له، ويسوقه إلى حظّه بالاحتيال له، فمن ذلك أن يخرجه من شيء إلى شيء، ومن باب إلى باب، بعد أن لا يخرجه من ذلك الفنّ، ومن جمهور ذلك العلم». (٣٦٦).

\* \* \*

ولئسن تحدّد مناط البحث بكتاب «البيان والتبيين» فإنّ التّعريج على نفس الظّاهرة في كتاب الحيوان لكفيل بأن يعمّق القناعة النّقديّة الَّتي نصدر عنها، ويكفي أن نتعقّب بعض مفاصل الكتاب ممّا جاء حديثا بلغة الأدب عن منهج الأدب، فيتكشّف لنا أنَّ المراوحة بين غرض وآخر، ضمن تعاقب الهزل على الجدّ، إنَّما هي اقتضاء لضرورة تعدّر على المصنّف الإفلات من ناموسها وهو يتعامل مع مادّة تراكمت وتلاحقت يجري وراءها فتطارد فكره، وتشدُّ عن قبضته، فيتلاشى المنهج للراد، ويحلُّ محلَّه توارد يصطنع له لبوس المنهج وما هو بمنهج.

فقد يعن لصاحب الخيوان أن يصوّر المنهج المزعوم وهو في هدوء من أمره حيال ما تجمّع عليه : «إنّي قد عزمت وهو في الموفّق – أنّي أوشّع هذا الكتاب وأفصّل أبوابه بنوادر من ضروب الشّعر وضروب الأّحاديث ليخرج قارىء هذا الكتاب من باب إلى باب ومن شكل إلى شكل». (٣-٧) ولكنّه قد يجنح إلى التّصريح بأنّ المتراكم لديه سينفق في الكتاب إنفاقا جزافا،

لا هو بهزل بعد جدّ، ولا هو بجدّ بعد هزل، ولكنَّه هنا وكفي، حضر إليه فاستثمره بالذِّكر والإيراد، فيكون التَّنويع أسلوبا في الجمع لا منهجا في الأدب : «وقد تسخَّفنا في هذه الأحاديث واستجزنا ذلك بما تقدّم من العذر، وسنذكر قبل ذكرنا القول في الحمام جملا من غرر ونوادر وأشعار ونتف وفقر من قصائد قصار وشوارد وأبيات لنعطى قارىء الكتاب من كلُّ نوع تذهب إليه النَّفوس نصيبا إن شاء الله ، (٣٨-٣١). وغير خفي ما حرَّك صماحب الخيوان إلى تبرير النَّهج الَّذي انتهج والتَّذكير بالعذر الذي اعتذر . . . على أنَّ الجاحظ قد يعتريه الضّعف في إحكام أمر المراوغة التي ينشد الخدعة بها فيعتري تبريراته بعض الوهن فإذا المراوحة تصير من جدّ القول إلى متعسّر الأمــور و القضايا! وإذا الَّذي كان جدًّا من قبل يتهاوى قدره إلى ما بيمشبه السّخف: «قد ذكرنا جملة من القول في النَّار وإن كان ذلك لا يدخل في باب القول في أصناف الحيوان فقد يرجع إليها من وجوه كريَّمة نافعة الذِّكر باعثة على الفكر. وقد يعرض من القول ما عسى أن يكون أنفع لقارىء هذا الكتاب من باب المقول في الفيل والزّندبيل». (٥-١٤٨).

ثم كانًى بالجاحظ قد راجع نفسه فاضطربت عليه السبيل في ما قال فعاوده بالبحث عن علل جاءت بضرب من التفسير اللاّحق للحدث فلم يتواءما، واصغ إليه يتدارك فلا يدرك: «ولا باس بذكر ما يعرض ما لم يكن من الأبواب الطّوال التّي لبس فيها إلاّ المقاييس المجرّدة والكلامية المحضة فإن ذلك ممّا لا يخفّ سماعه ولا تهش النّفوس لقراءته وقد يختمل ذلك صاحب الصّناعة وملتمس النّواب والحسبة إذا كان حليف

فكر، أليف عبر، فمتى وجدنا من ذلك بابا يحتمل أن يوشع بالأشعار الظريفة البليغة، والأخبار الطريفة العجيبة، تكلفنا ذلك ورأيناه أجمع لما ينتفع به القارىء ولذلك استجزنا أن نقول في باب النّار ما قلناه (٥-١٥٣).

ولو لم يكسن ما نزعمه أقرب إلى تفسير منهج الأدب المجاحظي بالنقد الداخلي لما تسنى لنا الوقوف على ضروب الإحالات ومواضع الزّلات في إحكام صنعة المقول التصنيفي اللّذي يتحوّل فيه الخطاب من ملفوظ الأدب إلى الكلام بالأدب في الأدب، على أنَّ تداخل النّمطين في كتب الجاحظ هو الّذي يقرّب بيننا وبين شبكة المنهج في التّصنيف، وعلى هذا المستند تتراءى الإحالة التي تزلّ إليها قدم صاحب الحيوان حين يتوهم التّفريج عن كدّ العلل والاحتجاجات، بالبراهين والاستدلالات، أو حين يزعم التّرويح بالهزل بعد الجدّ فيستوى في الدّي يأتي به – عناء اللاّحق بكدّ السابق:

«وإن كنَّا أمللناك بالجدّ، والاحتجاجات الصّحيحة، والمروَّجة، لتكثر الخواطر، وتشحذ العقول، فإنَّا سننشَّطك ببعض البطالات وبذكر العلل الظريفة والاحتجاجات الغريبة . (٣-٥).

«وسنذكسر من هذا الشكل عللا ونورد عليك من احتجاجات الأغبياء حججا، فإن كنت ممّن يستعمل الملالة وتعجل إليه السَّآمة كان هذا الباب تنشيطا لقلبك وجماما لقوّتك (...) وإن كنت صاحب علم وجدّ (...) لم يضرك مكانه من الكتاب » (٣-٣).

فــهل إنَّ تفسير ذلك يكمن في غزارة المادّة المتجمّعة وطغيانها

إلى حدّ تستعصى معه على الانتظام، فإن صحّ ذلك أفلا تكون تلك الغزارة نفسها قد سبّبها عدم تبلور مفهوم الاختصاص عند العرب إذ يبدو أنَّ المقتضيات الظرفيّة الَّتي حفَّت بنشأة العلوم عندهم قد حتَّمت ترابط مشاعب المعرفة ترابطا يتنافى ومفهوم الاختصاص؟ أم هل إنَّ تلك الظاهرة تعزى إلى عدم تأصّل سنن التَّاليف عند العرب إذ تميّزت حضارتهم بكونها حضارة لفظيّة دأبت على عبور قنوات الخطاب الشفويّ حتى أصبحت تأبى الامتثال لمقتضيات التَّقيّد المكتوب ممّا جعلهم يعتبرون تذكر المتكلم لمحور أوّل حديثه مقياسا من مقاييس براعة الخطيب (البيان -١-٣٣٩)،فيكون الجاحظ عندئذ مجسما لفترة كان التُراث العربيّ فيها يرغم شيئا فشيئا على عبور قنوات الكتاب» كفكرة مجرّدة تقابل مفهوم المشافهة وذلك على عن «الكتاب» كفكرة مجرّدة تقابل مفهوم المشافهة وذلك على امتداد الجزء الأوّل من كتاب الحيوان.

لعلى ذوى الاختصاص من مؤرّخين لخصائص حضارة العرب، ودارسين لمميّزات التّفكير عندهم، وباحثين في مقوّمات نشأة علومهم، يجيبوننا يوما عن هذه التساؤلات الّتي هي من مشمولات البحث المعرفيّ، وستوقفنا تلك الأبحاث على عديد الحقائق الّتي جازفنا برسم شكلها البيانيّ، وستطلعنا عما به نعرف كيف كان الجاحظ يفكّر وهو يؤلّف في الأدب، ولكنّنا من موقعنا وكيف كان يؤلّف وهو يفكّر في الأدب، ولكنّنا من موقعنا المعرفيّ المحدّد لا نطمئن إلى الرّائج من التّفسيرات في شأن مفهوم الأدب عند الجاحظ، فالأحكام المتناقلة توهم أنَّ صورة الكتاب من حيث هو فكرة مجرّدة ومدلول خالص قد تبلورت

لدى أبي عثمان، لذلك تتواتر الأحكام القاطعة والمقرّرات الجازمة لدى النُّقَاد، ولكنَّنَا واثقون أو كالواثقين بأنَّ الجاحظ كان دون إدراك الصّورة المتكاملة لفكرة الكتاب، وبالتَّالي كان دون القدرة على إنجاز «التَّاليف»، ولا سيّما من حيث التَّصنيف فسى «الأَّدب».

واستقراء كتابيه الجوهريّين في هذا المضمار يفضي إلى تلمّس شهادات ذاتيّة مدارها أنَّ الجاحظ كان واقعا بين ضغطين: كمّ المادّة، وكيف التّبويب، استبدّ به الأوّل فأفلت منه الثّاني. وتطفو هذه الحقيقة في شكل فقاقيع على سطح المقول الجاحظيّ فإذا هو يبوح بما يدحض كون «الحيوان» كتابا بالمعنى المتكامل المخصوص، وهذه شهادته:

ولسولا أنّي أتّكل على أنّك لا تملّ باب القول في البعير حتّى تخرج إلى البعوضة (...) حتّى تخرج إلى البعوضة (...) لرأيت أنّ جملة الكتاب وإن كثر عدد ورقه أنّ ذلك ليس ممّا يملّ ويعتد على فيه بالإطالة ، لأنّه وإن كان كتابا واحدا فإنّه كتب كثيرة ، وكلّ مصحف منها فهو أمّ على حدة ، فإن أراد قراءة الجميع لم يطل عليه الباب الأوّل حتّى يهجم على الثّاني ، قوا الثّاني حتّى يهجم على الثّاني ، ولا الثّاني حتّى يهجم على الثّالث ، فهو أبدا مستفيد ومستطرف ، ولا الثّاني حتى يهجم من الثرضارف ، وبعضه يكون جماما لبعض ، ولا يزال نشاطه زائدا . ومتى خرج من أثر صار إلى الأثر ، ومتى خرج من أثر صار إلى النّوادر إلى توادر ، ومن السّعر إلى نوادر ، ومن النّوادر إلى حكم عقليّة ومقاييس سداد ، ثم لا يترك هذا الباب

ولعلَّه أن يكون أثقل والملال إليه أسرع، حتَّى يفضي به إلى مزح وفكاهة، وإلى سخف وخرافة، ولست أراه سخفا إذ كنت إنَّما استعملت سيرة الحكماء وآداب العلماء» (٩٤،٩٣:١).

ثم تأتى الشَّهادة الكاملة في الحيوان مثلما أتت في البيان والتبيين، فلا يزكِّي قوله – وقد رأيناه – «ولكنِّي لمَّا عجزت عن نظمه وتنضيده تكلَّفت ذكرهم في الجملة، إلاَّ اعترافه في الحيوان بالخلل واضطراب اللَّفظ وسوء التَّاليف وتقطيع النَّظام، وكلُّها من نص ما يبوح به عن نفسه كما ستقرأ:

ووقد صادف هذا الكتاب منّي حالات تمنع من بلوغ الإرادة فيه، أوّل ذلك العلّة الشّديدة ، والثّانية قلّة الأعوان، والثّالثة طول الكتاب، والرّابعة أنّي لو تكلّفت كتابا في طوله وعدد الفاظه ومعانيه ثمّ كان من كتب العرض والجوهر والطّفرة والتّولّد والمداخلة والغرائز والتّماس لكان أسهل، وأقصر أيّاما، وأسرع فراغا، لأنّي كنت لا أفرغ فيه إلى تلقّط الأشعار، وتتبع الأمثال، واستخراج الآي من القرآن، والحجج من الرّواية، مع تفرق هذه الأمور في الكتب وتباعد ما بين الأشكال، فإن وجدت فيه خللا من اضطراب لفظ ومن سوء تأليف أومن فإن وجدت فيه خللا من اضطراب لفظ ومن سوء تأليف أومن صورت عندك حالي التي ابتدأت عليها كتابي هـ (٢٠٩،٢٠٨: ٢٠٩٠).

على أنَّ الظَّاهرة الَّتي أطنبنا فيها \_ لأَمر مَّا \_ هي الَّتي تبيح لنا تعاملا معيّنا مع مادّة كتب الجاحظ ولا سيّما (البيان

والتبيين»، إذ يتسنَّى اتِّخاذها رائزا من روائز البحث اللِّساني المتميّز بمادّته وموضوعه والَّذي يهمّنا في سياقنا هذا هو ما تبيّناه الآن من أنَّ كتاب دالبيان والتبيين، مادّة خام سواء في نوعيّته أم في منهجه، وعلى هذا الأساس سنتَّخذه فيما يلي من تحليلنا كلاً لا يتجزَّا، صارفين النَّظر مبدئيًا عن أبعاد قيمته التَّاريخيِّة أو السوثائقيِّة.

## المفاهيم الأوليّة ومصطلحاتها:

لقد أصبحت فلسفة المعارف اليوم تلتزم في مناهج بحثها عموما الانطلاق من المتصوّرات الدّهنيّة وما تتبلور فيه مسن مصطنحات لغوية نوعيّة فتضمن بذلك حدّا أدنى من أسس التّقييم الموضوعي ، وقد انجرّ عن ذلك أنّ العلوم الانسانيّة امتثلت لتلك المقتضيات المبدئيّة فالتزمت في مناهجها قاعدة حصر متصوراتها الدّهنية ومجالاتها الدّلاليّة والايحائيّة في مصطلحات مستقلة الحقول تكون في صلب عمليّة الافضاء العلميّ بمثابة المرجع الأولى والمولد الدّائم في ضرب من الجدليّة المفضية أساسا إلى إخصاب الخلق وتكثيفه.

ولئن كان هذا الالتزام المنهجي عامًا في كلّ أفنان العلوم الانسانية فهو في العلوم النقديّة منها أوكد إذ كلّ استقراء لساني يرضح لمضايقات مبدئيّة قد لا تعترض سبيل علم إنساني ّ آخر، وتلك المضايقات سببها أن العلوم اللسانية تتخذ اللّغة أداة وموضوعا في نفس الوقت.

بهذا الالتزام إذن حرص اللسانيون في العصر الحديث على ضبط ثبنهم الاصطلاحي قبل عرض محصولاتهم العلمية مما جعل خصوماتهم في كثير من الأحيان لا تخرج عن مدار تداخل المفاهيم وتجاذب المصطلحات بعضها بعضا، ولئن كان هذا الالتزام المنهجي قد أثمر التحري العلمي ووضوح مقاصد التّأليف فإنه قد حدّ من طواعية المادة النّقدية عموما إذا ما قصد إلى تقييم الثمرة النّقديّة اللسانية في العصر الحديث إنطلاقا من علاقة المفاهيم بالمصطلحات غير أن التراث اللغوى ـ النقدى القديم ، بما يتسم به من تاريخية ما فتئت تتجدد بتجدّد الرّوى إليه يقدّم لنا خير مجال لمثل هذه الاستقراءات، إذ فضلا عن أنّ مادّته النّوعيّة هي نفسها خام - شأن « البيان والتّبيين ، - فإنّ مادّة العلم اللغوى في مثل هذا الكتاب هي مادة ، كما أسلفنا ، في مجملها «لا واعية»، وبالتالي فإن مصطلحاتها في حدّ ذاتها تمثل مادّة ثريّة للباحث المعاصر . فإذا إنطلقنا بادىء ذى بدء من المصطلح الذي أبرزناه في محور بحثنا واستعملناه قصدا وهو « الاسلوب » وجدنا أن هذه المادة اللغوية « سلب، تستعمل في اللغة بالصيغة الفعلية اكثر من استعمالها بالصيغة الاسمية ، وتحوم إستعمالاتها عموما حول معان محسوسة بها ذكرت في القرآن (١١)، إلا أنّ الصيغة الاسمية «أسلوب» تمتزج فيها المعاني المحسوسة بالمعاني المجرّدة.

يقول ابن منظـور:

«يقال للسّطر من النّخيل : أسلوب ، وكل طريق ممتدّ فهو

<sup>(</sup>١١) انظر لسان العرب ، المجلد ١ – مادة سلب .

وانظر أيضا في القرآن ( السورة ٢٤ – الآية ٧٣ ) .

أسلوب ، قال والاسلوب : الطريق والوجه والمذهب يقال : أنتم في أسلوب سوء ، ويجمع أساليب (...) والاسلوب الفن ، يقال أخذ فلان في أساليب من القول أي أفانين منه ه (١٦) .

غير أنّ هذه المادّة في صيغتها الاسمية : «أسلوب» لم ترد في كتاب «البيان والتبيين» البتّة (١٣)، إلا أنّ مجموعة أخرى من المصطلحات قد استعملت في الكتاب استعمالا تلقائيًا يكاد يكون وخاما» وهي التي ستتبلور شيئا فشيئا مع تبلور علم البلاغة عموما، ومن تلقائيّة استعمال الجاحظ لها سنحاول تحسس دقائقها الفنيّة وهذه المجموعة من المصطلحات ذات الطّاقة المولّدة تستقطب لفظة بلاغة وتلحق بها عبارة إبلاغ ، ثم لفظة فصاحة وتلحق بها عبارة إبلاغ ، ثم لفظة فصاحة وتلحق

<sup>(</sup>١٢) المجلد الأول ص ٤٧٣ (ط – بيروت ١٩٦٨ ).

<sup>(</sup>١٣) لاشك أنه من المفيد البحث في تاريخ هذه المادة من خلال استقراء المعاجم العربية والكتب الأدبية السابقة لابن منظور لتحديد الفترة الزمنية التي استعملت فيها هذه المادة بمعناها المجرد : ٤ أفانين القول » .

<sup>(</sup>١٤) نعزل عن هذه المجموعة لفظتي بيان لأنهما مقصودتان للاتهما انطلاقاً من العنوان ، وهو ما يدل على أنهما قد تبلورتا لدى الجاحظ من حيث المفهوم الذهني مما ينفي عنهما تلقائية الاستعمال .

وفي هذا الصدد حاول بعض الدارسين تدقيق بعض هذه المصطلحات عند الجاحظ إلا أن صبغة العمل كانت ارتسامية تقريبية .

انظر : عبد العزيز عتيق : تاريخ البلاغة العربية ص ٦١ – ٤٦ .

محمد زغلول سلام : تاريخ النقد العربى ص ١٩ – ٢٣ .

انظر أيضا : محاولة فون جرينيبوم في فصلي بلاغة وفصاحة في دائرة المعارف الإسلامية ( اللسان الفرنسي ) .

مصطلح « البلاغة »:

استعملت هذه العبارة في كتاب «البيان والتبيين » ١٦ مرة وكان أحد استعمالاتها قد تفرع في نفس السياق إلى معان أربعة عسن طريق «عطف التمييز» (١٥٠) فيكون مجموع تواتر العبارة ٦٤.

وتتجاذب هذه العبارة محاور ستّة من المضاميس المبدئيّة العامّة دون وقوف على الفوارق الجزئية وأوّلها أن ترد في استعمال لساني صرف مفاده مجرّد الحديث اللغوي الذي تجسمه عمليّة الكلام أي إنّ عبارة « بلاغة » تقارب عندئذ المفهوم اللساني الحديث المعبر عنه بالبث .

وثاني تلك المحاور ذو استعمال «فيزيولوجي ـ فكرى » يتمثّل في الانسجام الزمني بين استحضار الفكر للمفاهيم والمتصوّرات وحضور الكلمات الرامزة إليها في جهاز الاداء وهو اللسان، وهو ما يعرف بالطلاقة أو ما يمكن أن نعبر عنه بالتّماثل الآني بين توارد المدلولات والدّوال .

وممًا يدور عليه مصطلح « البلاغة » محور منطقي ــ لساني تكون فيه العبارة محمّلة شحنة عقلانيّة تتمحّض بها إلى معنى الاقناع عامة بواسطة الأداء اللغويّ.

ثم ان من استعمالات عبارة البلاغة ما يقترن بمجال استعمال الظاهرة اللغوية استعمالا شفويًا تأثيريًا يصطبغ بخصائص فنيّة ،

<sup>(</sup>١٥) وذلك في ( ج ١ – ص ١٤٤ ) .

وهو استعمال تزدوج فيه مقتضيات ارتجال التّعبير مع إحكام بنائه النّوعيّ مما يجعل العبارة في حيّز دلالة « الخطابة » عامة.

وأمّا المحور المخامس لدلالة عبارة البلاغة في سياق «البيان والتبيين» فهو محور فني تطبيقي يدور إجمالا حول تضمّن الكلام لخصائص تمييرية يتحول بها من مجرّد إبلاغ رسالة لسانية إلى مادّة من المخلق الفنّي ـ نثرا كان أو شعرا ـ يطلق عليها الجاحظ مفهوم «الصناعة»(٣-١٤) وهو استعمال يتلاءم وما اختصت به العبارة بعده عندما أرسيت قواعد البلاغة (١١) كما أنّه يمثّل حسب المقاييس المعاصرة المجال الأسلوبي في استعمال الظاهرة اللغوية . إلا أن عبارة «البلاغة» في «البيان والتبيين» تستعمل في بعض مواطنه بمعان أخرى تخرج كلّها عن الدّلالات المقترنة بالظاهرة اللغوية ولكن أن تدل على السكوت أو قلّة الكلام أو تدل على حسن الاستعداد ذلك أن تدل على السكوت أو قلّة الكلام أو تدل على حسن الاستعداد في التفاهم كالاشارة وغيرها .

أما مدى تواتر عبارة « بلاغة» حسب هذه المحاور المختلفة فيتحدّد كما يلى :

 <sup>(</sup>١٦) لعل أول من دقق مدلول عبارة البلاغة فتيًّا هو أبو الحسن الرَّمّانيّ ( ٣٨٦هـ).
 النّكت في إعجاز القرآن ، ضمن ، ثلاث رسائل في إعجاز القرآن ، دار المعارف ( ص ٧٥ - ٧٦) .

## البــــلاغـــة

| النسبة   | التثواتر | المحـــــاور المنـويــــة |                  |                    |          |
|----------|----------|---------------------------|------------------|--------------------|----------|
| الماثوية |          | غايتها                    | مضمونها          | نوعيّة الدّلالة    | <u> </u> |
| ۱۲,۳     | ٨        | البسث                     | عملية الكلام     | لسانية ـ عامة      | ١ ،      |
| 1.,9     | ٧        | ا<br>انسجام رکنی الد لالة | صفة الطلاقسة     | فيزيولوجية _ فكرية | ۲        |
| ٦,٢      | £        | الإنساع                   | المحاجة          | منطقية _ لسانية    | ٣        |
| 18,0     | ٩        | التأثيس                   | الخطابـــة       | لغوية _ نفسانية    | ٤        |
| 10,4     | 44       | الخلق الفنتي              | الخصائص الميتزة  | أسلوبيئسة          | ۰        |
| 1.,4     | ٧        | تنويع الإدلاء             | و علم العلامات ۽ | غير لسانية         | 7        |
| 1        | ٦٤       |                           |                  |                    |          |

## مصطلح « الإبلاغ»:

استعمل هذا المصدر في كتاب «البيان والتبيين» أربع مرات ودار استعماله على معنيين: أحدهما لغوي معجمي لا يتجاوز مجرد نقل الحديث أو الخبر (مرتان = ٥٠ بالمائة) وثانيهما فئي لساني يفيد عملية إيصال الرسالة اللغوية إلى متقبلها مع ما يصحبها من مميزات نوعية تطبع بنيتها التعبيسرية بطابع التركيب الفئي (مرتان = ٥٠ بالمائة).

وردت هذه العبارة ١٥ مرّة في معان خمسة متواترة كما يلي :

| النسبة   | التواتر |                | الترقيم         |                     |   |
|----------|---------|----------------|-----------------|---------------------|---|
| المائوية |         | غايتهسا        | مضمونهـــا      | نوعيّة الدّلالة     |   |
| ۲۰,۰     | ٣       | البـــث        | عمليّــة الكلام | لسانية ـ عامة       | ١ |
| ۲۰,۰     | ٣       | سمعية _ جمالية | عملية التصويت   | فيزيولوجية ـ صوتية  | ٧ |
| 17,7     | ۲       | التأثيسر       | الخطسابة        | لغوييّة _ نفسانييّة | ٣ |
| 17,7     | ۲       | الإقىــاع      | المحماجسة       | منطقية _ لسانية     | Ł |
| 77,7     | ٥       | الخلق الفني    | الخصائص الميزة  | أسلوبيتة            | 0 |
| 1        | ١٥      |                |                 |                     |   |

## مصطلح الافصاح:

مصطلح « الفصاحة »:

هي كلمة تواترت ٩ مرات في معان متقاربة الحدود يمكن إدراجها في ثلاثة محاور رئيسية مع تجاوز بعض الدقائق الجزئية: المعنى الأول معجمي صرف يفيد مجرد عملية النّطق أي أن المصدر و إفصاح » يتطابق عندئذ مع المعنى الأول لكل من (بلاغة وإبلاغ وفصاحة) (مرتان: ٢٢,٢ بالمائة). والمعنى الناني هو المعنى الأسلوبي المميز للتعبير ويطابق المعنى الخامس للبلاغة والثاني للابلاغ والخامس للفصاحة (مرتان: ٢٢,٢ بالمائة).

وأمّا المعنى الثّالث فهو معنى تستقل به عبارة الافصاح وهو فنيّ دقيق يفيد التعويل على الطاقات الدّلالية في اللغة أكثر من

التّعويل على طاقاتها الإِيحاثية فتكون العبارة في هذا السياق مقابلة لمفهوم الاضمار أو الكناية أو التضمين (١٧).

فإذا استنطقنا هذه المعطيات الاحصائية وقارنا بينها استخلصنا أنّ كلمة «بلاغة» كانت على لسان الجاحظ \_ وربما مع منتصف القرن الثالث عموما \_ في منتصف طريقها من التبلور: ذلك أنّها \_ كما رأينا \_ متنوعة الدلالات إلاّ أنّ دلالتها الفنيّة، كمصطلح لعلم لغوى قائم الذات سيتحدد بعد الجاحظ، فقد استقطب ٢٠٥٣ بالمائة من نسبة التواتر العامّ.

فإن نحن قارنًا بين هذه العبارة وعبارة « الفصاحة » من حيث مجالهما الدلالي وجدناهما تشتركان في المحاور التّالية:

المحور اللساني ـ العام المحور اللغوى ـ النفساني المحور المنطقي ـ اللساني المحور الأسلوبي .

وذلك بنسب متقاربة جدًا إذ تمثّل هذه المحاور الأربعة لمي إستعمالات عبارة البلاغة نسبة ٧٧٨ بالمائة من استعمالها العام ، كما أنها تمثل في استعمالات عبارة الفصاحة ٩٩٩ بالمائة من استعمالها العام ، وهذا ما يسمح لنا باستخلاص أنّ اللفظتين مترادفتان ترادفا يبلغ نسبة ٨٨٨ بالمائة من مجالهما الدّلاليّ.

ثم إنَّ نسبة ما تنفرد به لفظة بلاغة تبلغ 22:2 بالمائة من

<sup>(</sup>۲) انظر البیان ... ( ج ۱ ص ۷۷ ، ۸۷ ، ۱۵۵ ، ۲۲۳ ) ( ج ۲ ص ۷ ) .

معانيها المختلفة ويتمثل ذلك في المعنى الفيزيولوجي " الفكري ثم في المعنى واللالساني"، أما ما تنفرد به لفظة وفصاحة، فهو المعنى الفيزيولوجي " الصوتي ويبلغ نسبة ٢٠ بالماثة من معانيها المختلفة.

فإذا رمزنا إلى البلاغة بدائرة وس» وإلى الفصاحة بدائرة وص» تقاطعت الدائرتان في مجال نسميه وع» ثم تستقل البلاغة بمجال نسميه وب» بحيث بمجال نسميه وب» بحيث يكون:

عندئذ نتبين أن :

ب = المعنى الفيزيولوجي ما الصوتي = ، ٢ بالماثة من وص،

نوعية المقاييس في نقد الأسلوب:

لم تعرف العلوم الانسانية تغيّرا مطردا إلى حدّ عدم الاستقرار ولو مدّة زمنية ما مثلما عرف النّقد الأدبيّ ، والسّبب الجوهري في ذلك أنّه قد كان دوما نقطة تقاطع التيارات الفكرية المختلفة ولا نكاد نعثر في تاريخ الانسانية الحديث على تيار فكريّ للسفيّ إلا وجدناه أثمر تيارا نقديّا أرضخ الأدب في مفهومه وتقييم إنتاجه إلى منهجيّته ، إلا أن كل ما عرفه الأدب من تيارات نقديّة يشترك في خاصية أساسيّة هي أنها منهجيّات تعتمد مقدمات مبدئية تكون بمثابة المقاييس الماقبليّة ، وهذه الظاهرة المشتركة مي التي طبعت النقد الأدبي عموما بصبغة النّسبيّة سواء في التّحليل أم في التّقييم .

غير أنّنا نشهد اليوم ظاهرة حديثة ما انفكت تنحو بالنّقد الأّدبي منحى مغايرا في مقاييسه ومناهجه لما عرفه في تاريخه الطويل، وتتمثل هذه الظاهرة في محاولة حمل النّقد الأّدبي على تبني جملة من المعايير الموضوعية يتخلّص بممارستها من كلّ الأّحكام النّسبيّة ـ أخلاقيّة كانت أم ارتسامية أم ماورائيّة ... فيدرك عندئذ منزلـة المناهج العلميّة . أما المعين الذي تستقي منه هذه المقاييس فهو علم اللغة الحديث بما تمخض عنه من منهجية تشريح موضوعيّ للظاهرة اللغويّة أوّلا ، وبما وضعه من منهجية حديثة في التّحليل والاستخلاص ثانيا.

فالظاهرة التي نشهد اليوم نموها إن لم نقل مولدها التدريجي \_ هي حصيلة تفاعل عضوي هي حصيلة تفاعل عضوي

بين مستخلصات اللسانيات من جهة واستقراءات النقد الأدبي من جهة أخرى ، وهكذا أصبحت «الأسلوبية؛ جسرا بين علوم اللسان وثمرات الخلق الفنني لذلك عرّفت مبدئيًّا بكونها علما لسانيًا يعنى بالبحث عن الأسس الموضوعية لإرساء قواعد دراسة الأسلوب، كما عرّفت عمليا بأنّها علم يعنى بدراسة الخصائص اللغوية التي تنتقل بالكلام من مجرّد وسيلة إبلاغ عادي إلى أداة تأثير فنّي ، ثم عرّفت منهجيا بأنّها بحث يمكن القارىء من إدراك انتظام خصائص الأسلوب الفتي إدراكا نقديا مع الوعى بما تحقيّقه تلك الخصائص من غايات وظائفيّة. وأولُ ما تتصَّدى له الأُسلوبية الحديثة ـ بعد عمليَّة الاستبطان التي تحاول فيها أن تعرّف نفسها لتتميّز حدود مجالها عن حقول العمل اللساني الصرف أوّلا، وعمليّة الخلق الأدبي ثانيا \_ إنما يتمثّل في محاولة تحديد الأسلوب في حدّ ذاته تحديدا موضوعيًّا . ولمَّا تبيَّنًا أن « الأسلوب » - في مفهومه ومتصوراته دون لفظه الاصطلاحي ... هو من المكونات « الخام » للمادة اللغوية في ﴿ البيان والتبيين ﴾ ، وحيث حاولنا حصر المفاهيم الأدبيَّة الأساسية في القسم الأوّل من بحثنا والمفاهيم اللغوية النّقدية في القسم الناني منه ، تحتم علينا لذلك كله أن نتحسس بعض العناصر المبدئية لنظرية الجاحظ في «الأسلوب» مضمونا دون المصطلح.

إنَّ كل نظريّة في الأُسلوب تنطلق أساسا من فرضية منهجية قوامها أنّ المدلول الواحد يمكن بثّه بواسطة دوال مختلفة وهو ما يؤول إلى القول بتعدد الأَشكال التّعبيرية رغم وحدانية الصورة

الذهنية ، وهذه الفرضية المبدئية هي التي تبوّىء مفهوم الأسلوب شرعية الوجود وينطلق الجاحظ من التّسليم المبدئي بأنّ استعمال الظاهرة اللغوية يتفرّع إلى مستويين اثنين: أحدهما استعمال عادى" مألوف يخلو من كل سمة أسلوبية نوعيّة وهو المستوى الذي يقرنه بطبقة معينة من المجتمع يسميها «العامة» حينا و «الناس» حينا آخر (١٠٠١)، والتَّاني هو الاستعمال المطبوع بسمة فنَّية خاصة ، وينص الجاحظ على أن هذا المستوى الثاني لتصريف الظاهرة اللغوية يقتضي السياسة والترتيب والرياضة وإحكام الصَّنعة »(١-٤ ١)ممَّا يجعل الكلام ذا طابع مميَّز ، ولئن اقتصرت وظيفة الاستعمّال الأوّل على مجرد « إفهام الحاجة» ـ أي مجرد الابلاغ أو ما يمكن أن نعبر عنه بمستوى الصفسر من الدلالة السَّمييزية \_ فإن الاستعمال التَّاني يمحول تصريف الظاهرة اللغوية من مجرّد «الابانة» \_ على ما قد تحتوى أحيانا من « لكنة أو خطإ أو لحن أو إغلاق، - إلى مجرى «البيان الفصيح» (١٦١-١٦١-١) ممّا يرتقي به إلى النصوص «المميزة عند الرّواة الخلص» (١-٤).

على هذا الأساس يتضح لنا أول مقياس انبنت عليه نظرية المجاحظ في تحديد الأسلوب وهو مبدأ اختيار اللفظ . وتلح النظريات الأسلوبية الحديثة على إبراز مبدإ الاختيار في كل عملية خلق فني إذ هي تنفي عفوية الحدث الأدبي اعتمادا على أن كل صوغ لساني فني إنما هو ضرب من الاختيار الواعي يستقي به الباث الوسائل التعبيرية الملائمة لغرضه ممّا تمده به اللغة عموما . والنّاظر في مادّة والبيان والتبيين يستشف منطلقات الجاحظ في صوغ مبادئه البلاغية العامة ، ومن أبرز ذلك تأكيده على أن الخلق الفني إنما هو و عمل ، أو قل و صناعة ، فمعنى على أن الخلق الفني إنما هو و عمل ، أو قل و صناعة ، فمعنى

ذلك أنه يرضخ لنوعين من الأبعاد التقييمية : فكلما ازداد صاحبه به وعيا كان أحكم ، وكلما طالت مدة مخاضه كان أعمق ، وهذا هو الذي جعل و خير الشعر الحولي المحكلك ( $^{(1)}$ ). أمّا أوجه هذا الاختيار كمبدإ أساسي في نقد الأسلوب فتتمثّل قبل كلّ شيء في بنية الألفاظ في حد ذاتها ويعتبر الجاحظ أنّ على صاحب الرسالة الأدبية (التماس الألفاظ وتخيّرها) ( $^{(7)}$ ) بما يجعل بنيتها اللسانية – الصّوتية سهلة المخرج سليمة من التّكلف ( $^{(1)}$ ) والشروط العامة لهذه السّلامة أن تخلو اللفظة من كل لخلخانيسة أو عنعنة أو كسكسة أو غمغمة أو طمطمانية ( $^{(7)}$ ) فتكون عندئذ رشيقة عذبة واضحة في مخارج الكلام ( $^{(7)}$ ) فتكون عندئذ رشيقة عذبة واضحة في مخارج الكلام ( $^{(7)}$ ) وهو ما يفضي إلى مقياس الائتلاف الصوتي في بنية اللفظ المنتقى.

ومن مقتضيات مبدا الاختيار \_ فضلا عن البنية الدّاخلية للكلمة \_ أن يحصل التّطابق الآليّ بين البنية الخارجية للفظ، وهي البنية اللسانية الصوتية وبنيته الدّاخلية أي اللسانية الدّلاليّة بحيث يكون اقتران الدّال بمدلوله اقترانا آنيا لا يفضي إلى أيّ إنزياح زمني أو قطيعة دلالية . ويطلق الاسلوبيون اليوم على هذه الظاهرة الانتظام النّوعي في صلب أجزاء الأثر مما يطبعه بالائتلاف بين هياكل الدّوال وهياكل المدلولات، وللجاحظ في ذلك تصوير طريف يجسم مفهوما حركيّا يتمثّل في «التسارع» بين البنيتين:

<sup>(</sup>۱۸) انظر: ج ۱، ص ۲۰۶، ۳۳۷، ۳۱۹.

ج ۲ ، ص ۱۱۱ .

«لا يكون الكلام يستحق اسم البلاغة حتى يسابق معناه لفظه ولفظه معناه فلا يكون لفظمه إلى سمعك أسبق من معناه إلى قلبك» (١١٥-١١) .

أما المقاييس العملية التي تجسّم هذا المبدأ العام فتنحصر في شروط ثلاثة : أوّلها ألا يكون اللفظ من جدول معجمي شاذ أو غريب بحيث تحصل لدى متقبّل الرّسالة الأدبية قطيعة بين الدّال ومدلوله (١١) وهذا الشّرط يضمن مبدأ تصريف الرصيد اللغوي المشترك بين الباث والمتقبل بمقتضى قانون الاستعمال ومن تلك الشّروط ألا يكون في اللفظ قصور ما عن أداء المعنى الدّلالي المقصود في السّياق (٢٠). أمّا ثالث الشّروط فيتمثّل الدّلالي المقصود في السّياق (٢٠). أمّا ثالث الشّروط فيتمثّل في الصررة المقابلة للشرط السّابق وهي ألا يكون اللفظ متجاوزا لحدود المعنى المقصود بحيث يكون للدّال طاقة دلاليّة تستوعب أكثر من المدلول المتلائم مع السياق فيحصل عندئذ خرق للقانون الوظيفي للغة وهو « الابلاغ والافهام » إذ يدخل صاحب الرسالة الأدبية بأداة التعبير حيّزا من التباس يسميه الجاحظ بالشركة والمشترك حينا وبالمضمن والمؤوّل حينا آخر (٢١).

تلك إذن أهم مقومات اختيار اللفظ كركن أوّل من أركان نظرية الجاحظ في الأسلوب إلا أن هذا الرّكن الصّريح يستند إلى ركن ثان مبثوث في كتاب «البيان والتّبيين» وهو بمثابة السّدى

<sup>(</sup>۱۹) (ج۱ – ص ۱۳۱، ۱۶٤، ۸۲۲–۲۸۰).

<sup>(</sup>۲۰) ( ج ۱ - ص ۹۲ - ۹۳ ) ،

<sup>(</sup>۲۱) ( ج ۱ - ص ۹۲، ۹۳، ۱۰۱ ) .

الذي يتخلل لحمة النسيج العام ، ويتمثل في اختيار نظم تلك المادّة اللغوية المتجمّعة على نسق تتكامل فيه الخصائص النّوعية للأَلفاظ مع المميزات العامة لبنية الكلام يحيث تصبح الرّسالة اللغوية مطبوعة أسلوبيًا من وجهتين : وجهة الأَلفاظ كأجزاء فرديّة في عملية الخلق الأَدبي ووجهة تركيب تلك الأّجزاء في صلب البنية اللسانيّة العامّة للنّص، وعلى هذا الأساس تزدوج الخصائص النّوعية للأسلوب فتكون السمة الأساسيّة المميّزة له هي مطابقة جدول الاختيار لجدول التّوزيع في عملية البث الفنيّ، وهذه الظاهرة هي التي يلح عليها كل الأسلوبيين المعاصرين ممّا يجعلهم يعرّفون الأسلوب بأنّه الانتظام الدّاخليّ لأُجزاء النّص في صلب علاقات متآلفة تحدّدها نوعيّة بنيته اللسانية وهو مقور التّعريف المفضي إلى اعتبار الأسلوب المحلّ الهندسي لنقط تقاطع محورين اثنين : أحدهما عموديّ وهو محور الاختيار وثانيهما أفقيّ وهو محور التّوزيع.

ولقضية النّظم هذه أثر واضح في تحديد مفهوم الجاحظ للأُسلوب رغم ما يتبادر من تعلّقه الظاهري بشكل الأَلفاظ وتفضيله مقاييس انتقائها على كل المقاييس الأُخرى ولم يعتن الدّارسون لنظريّة الجاحظ في البلاغة بشيء عنايتهم بثنائيّة اللفظ والمعنى عنده (۲۲)

وأوّل ما تتجلى فيه هذه النّظرية في «البيان والتّبيين» هو

<sup>(</sup>٢٢) الظر : عبد العزيز عتيق : تاريخ البلاغة العربية ، ص ٧٦ ، ص ٨٣ .

محمد زغلول سلام : تاريخ النقد العربي ، ص ٦٧ .

إحسان عباس : تاريخ النقد الأدبي عند العرب ، ص٢٢٥ - ٤٢٥ .

الاستطرادات المختلفة التي يحاول بها الجاحظ الالمام بمعطيات مبدأ توافق الجدولين من النّاحية المبدئيّة قبل كل شيء فيعرض علينا سلسلة من الأحكام النّقدية تبوىء العمل الفنّي المقصود لذاته منزلة تميّزه عن البث الآني والخلق المرتجل، وبذلك يكون و الأسلوب، وليد مخاض فنّي طويل خاصيّته الأساسية أنّه عمل واع قبل كل شيء إذ هو بمثابة صهر المادة اللغوية في بوتقة التّكرير الفنّي: وولم نرهم مع ذلك يستعملون مثل تدبيرهم في طوال القصائد في صنعة طوال الخطب، بل كان الكلام عندهم فيه وكانوا مع ذلك إذا احتاجوا إلى الرأي في معاظم التّدبير ومهمّات الأمور ميّثوه في صدورهم وقيّدوه على أنفسهم فإذا قوّمه الثّقاف، وأدخل الكير، وقام على الخلاص أبرزوه محككا منقّحا، ومصفّى من الأدناس مهذّبا، (٢-١٤).

فإذا كان هذا التصوير يمثل الاتجاه العمودي في عملية الخلق الأسلوبي اعتمادا على محاولة بلوغ درجة ما من التعمّق تكثّف نوعيّة مادّته فإنّ هذا الاتّجاه يتقاطع مع اتجاه أفقيّ يرمز إلى البعد الثاني في عملية التّكرير وهو البعد الزمني :

ومن شعراء العرب من كان يدع القصيدة تمكث عنده حولا كريتا، وزمنا طويلا، يردد فيها نظره، ويجيل فيها عقله، ويقلب فيها رأيه، اتهاما لعقله، وتتبعا على نفسه، فيجعل عقله زماما على رأيه ورأيه عيارا على شعره، إشفاقا على أدبه وإحرازا لما خوّله الله تعالى من نعمته وكانوا يسمون تلك القصائد الحوليات

والمقلدَات والمنقحات والمحكمات ليصير قائلها فحلا خنذيذا وشاعرا مفلقا» (٢-٩) .

وبهذه المغالبة الفنية الدّائمة يتحول المبدع من خالق للفنّ إلى عبد له (٢٢) .

ثم يدخل بنا الجاحظ مجالا آخر من التقييم النقدي يشحنه أحكاما أسلوبية تتصل بخصائص البنية اللسانية مباشرة، ومجموعة هذه الأحكام تبلور المبدأ النظري العام المتمثل في ضرورة انسجام جدول الاختيار مع جدول التوزيع، واستعراض نماذج من مصطلحات هذه الأحكام يبرز لنا إلحاح الجاحظ على ظاهرة البناء الأسلوبي "في التركيب اللغوي الفني".

فانطلاقا من مبادىء عامة تتلخص في «التّصرف في الألفاظ» بغية « سلاسة النّظام » عبر «سهولة المعاطف» (٢١) يدقق الجاحظ معاييره العمليّة المختلفة من :

ثقسيم أقدار الكلام واتفاق أجزائه وقرانها وتلاحمها

<sup>(</sup>٢٣) راجع: (ج ١ - ص ٢٠٦) (ج ٢ - ص ١٣).

<sup>(</sup>۲۶) انظر: (ج ۱ – ص ۱۰۳).

<sup>(</sup> ج ۲ – ص ۸ ) ،

<sup>(</sup> ج ۱ - ص ۱۲ ) .

ونظم الكلام وتنضيده وتأليفه وتنسيقه وسبكه ونحته (۲۰)

وكل هذه المقاييس الفرعية إنّما تهدف - كما أسلفنا - إلى صهر المادة اللغويّة المختارة على الجدول العموديّ في بوتقة التوزيع على الجدول الأفقى ممّا يجعل الصياغة اللسانية كلا لا يتجزأ: « متلاحم الأجزاء سهل المخارج ، فتعلم بذلك أنّه قد أفرغ إفراغا واحدا وسبك سبكا واحدا فهو يجري على اللسان كما يجرى الدّهان » (٢٦).

ولثن ظلت تقديرات الجاحظ في صياغة نظريته الأسلوبية العامّة مصطبغة في مجملها بالطّابع النّظري فإنّ «البيان والتبيين» لا يخلو من نفثات إن لم تكن تطبيقية بالمعنى الدّقيق فهي على الأقل تكشف بعض المحاولات العمليّة التي تمدّ الدّارس بمقاييس أكثر إحكاما وبالتّالي أقرب إلى الموضوعية، ولعلّ المنطلق في سبر هذه المعايير يكمن في تصنيف الجاحظ لصمور توزيع المادّة

<sup>(</sup>۲۰) انظر: (ج ۱ – ص ۱۳۹).

<sup>(</sup> ج ۱ – ص ۹۷ ) .

<sup>(</sup>ج ۱ - ص ۲۰۵ - ۲۰۲).

<sup>(</sup> ج ٣ – ص ٢٩ ) .

<sup>(</sup>۲٦) انظر: (ج١ – ص ٦٧).

اللغويّة على سلسلة الكلام وهو يقيمها حسب السّلم التالي (٧٧) :

الصياغة الفنية وتنقسم إلى شعر ونثر ، أما الشعر فيتفرع إلى رجز وغير رجز ، وأما النثر فينقسم إلى مطلق ومقيد ثم يصير المقيد إلى مزدوج وغير مزدوج :

أمّا داخل هذا السّلم فإن الجاحظ يكاد يجعل من الشعر رمزا للخلق الأُسلوبي الأوفى (٢٨) لذلك نراه يخص نقد الأُسلوب النثري ببعض المقاييس المستقاة من خصائص الحياكة الشعرية كأن يكون الكلام قائما على «الشمائل الموزونة» (٢٩) حتى يكتسب ميزة الايقاع المقطعي ، وهذا ما يعلّل الوصيّة الفنّية المبدئيّة : «إن استطعتم أن يكون كلامكم كلّه مثل التّوقيع فافعلوا» (٣٠).

فإذا خرجنا من السّياق الدّاخلي لسلم التّصنيف وجدنا الجاحظ يعود إلى بعض أسس النّقد الأُسلوبي بما يستوعب كل عمليات الابداع الفنّي ، وأبرز ما يقدّمه في هذا السياق مبدأ إحكام أجزاء الكلام في مستوى الجمل أو العبارات، فيصور لنا عمليّة البثّ الفنّي كصناعة سينما توغرافية أهمّ ما تقتضيه إنّما هو إحكام الصلة بين اللوحات المختلفة، وهذا الاحكام ذو مفهومين متقابلين: يتجسّم حينا في مبدإ «الوصل» و «الرّتق» ويتشكل طورا في مبدإ «الفصل» و «الفتق» (۱۳).

<sup>(</sup>۲۷) ( ج ۳ – ص ۲۹ ) ،

<sup>(</sup> ج ٤ - ص ٢٨ - ٢٩ ) .

<sup>(</sup>۲۸) ( ج ۱ – ص ۲۸۷ ) .

<sup>(</sup>۲۹) ( ج ۱ س ص ۸۹ ) .

<sup>(</sup>۳۰) ( ج ۱ - ص ۱۱۵ ) .

<sup>(</sup>٣١) ( ج ١ - ص ٨٨ ) ،

<sup>(</sup> ج ٤ - ص ٩٤ ) .

وإلى جانب هذا المقياس النّقدي يشير الجاحظ إلى ظاهرة أسلوبيّة ثانيّة هي من مقتضيات التكامل الفني في صلب الصياغة التّعبيرية وتختص هذه الظاهرة بعلاقة الكلمات بعضها ببعض ممّا يمكن أن نعبّر عنه بقانون تعادل الأَلفاظ اقتباسا من عبارة للجاحظ في هذا السّياق بالذّات (٢٦) ومدار هذا القانون الأُسلوبي أن توزع الأَلفاظ على جدول سلسلة الكلام بما يضمن حدّا أدني من التّلاؤم والائتلاف فينصهر البناء اللغوي انصهارا يخلو من كل تنافر أو نشاز (٢٦). عندئذ يصبح نص الرّسالة الأَدبية كلا بنيويا قائما على ظواهر مترابطة العناصر، ماهيّة كل عنصر أسلوبي " بنيويا قائما على ظواهر مترابطة العناصر، ماهيّة كل عنصر أسلوبي " منه وقف على بقيّة العناصر بحيث لا تتحدد مميّزات أحدها إلا في علاقته بالعناصر الأُخرى ، كما أن اختللال جزء من أجزاء البنية العامّة يجرّ حتما اختلال التّوازن العامّ للرسالة الأَدبيّة:

«...فإن كانت المنزلة الأولى لا تواتيك ولا تعتريك ولا تسمح لك عند أوّل نظرك وفي أوّل تكلفك وتجد اللفظة لم تقع موقعها ولم تصر إلى قرارها وإلى حقّها من أماكنها المقسومة لها والقافية لم تحل في مركزها وفي نصابها ولم تتّصل بشكلها وكانت قلقة في مكانها نافرة من موضعها فلا تكرهها على اغتصاب الأماكن والنّزول في غير أوطانها» (٣٤).

قد تبيّنا إلى حدّ الان وجهين مختلفين لنظرية الجاحظ في

<sup>(</sup>٣٢) (ج١- ص ٨٩).

<sup>(</sup>٣٣) ( ج ١ – ص ١٥ – ٦٧ ) .

<sup>(</sup>٣٤) ( ج ١ - ص ١٣٧ - ١٣٨ ) .

«الأسلوب» ولكنهما وجهان يستندان إلى مقياسين متكاملين : مقياس انتقاء الرّصيد اللفظي من القاموس العامّ للغة، ومقياس توزيعه وتنسيقه على سلسلة الكلام غير أن هذين المبدأين ما أن يتفاعلا عضويا في عمليّة الخلق الأدبي حتّى يولدا معيارا ثالثا يتصل مباشرة بالنّظريات العامّة الأساسيّة في علم الدّلالات، فإذا كان الجاحظ قد حاول تقنين سلّم المقاييس العامة في اختيار اللفظ، وفي إختيار النّظم، فهل كان مسلّما في كل ذلك بأنّ العلاقة بين مجموع الدّوال المصاغة ابتداء وما يذهب المتقبّل بها إليه من مدلولات هي علاقات حتميّة بموجب أنماط لغوية قارّة، أم إنّه ذهب إلى مبدإ غزارة الدّلالات انطلاقا من دوّال معيّنة محدودة ؟

إنّ هذا التساؤل المبدئي يرجعنا إلى البحث عن رأي المجاحظ في طاقات الظاهرة اللغوية من حبث الابلاغ. ولئن اشتمل البيان والتبيين على إشارات عديدة تبرز الطاقة الدّلاليّة المباشرة في اللغة (٣٠) ممّا يجعل وظيفتها الأساسية متطابقة مع مبدإ الافصاح والابانة كما أسلفناه فإنه يحوي استطرادات كثيرة تبرز كلها اعتبار الجاحظ أنّ من مميزات لغة الخلق الفنّي – وبالتالي لغة الأسلوب الأدبي ً – اعتمادها على الطاقات الإيحاثية في الظّاهرة اللغويّة أكثر من إقتصارها على طاقاتها التصريحيّة. ومعلوم أن أحدث الاتجاهات الأسلوبية تركز عنايتها على تحليل مفهوم الأسلوب الأدبي بالرجوع إلى قدرة النّص على استيعاب مجالات دلاليّة مختلفة بفضل ما في لغته من طاقات إيحاثية، وهذه دلاليّة مختلفة بفضل ما في لغته من طاقات إيحاثية، وهذه

<sup>(</sup>۳۰) (ج۱ – ص ۲۰ ۱۰۲، ۱۰۰ ) ۱ (۲۰)

<sup>(</sup> ج ۲ - ص ۱۰٤ ) .

<sup>(</sup> ج ٤ - ص ٢٨ ) .

الظاهرة يمكننا تفسيرها حسب معطيات الإدراك الشّعولي في نظريّة المعرفة إذ بها نتبين كيف انّ الكل ليس فقط حصيلة الأُجزاء وإنّما في الكل ما في الأُجزاء منفردة وزيادة ، وعندئذ نستطيع تقريب ذلك بأحدث النّظريات اللّسانية والتي حاول فيها أصحابها أن يتجاوزوا دراسة اللّغة من حيث الجمل الثابتة فعلا إلى دراسة النواميس الباطنيَّة المخرُّكة لقدرة المتكلم على إنشاء عدد من الجمل لاحدٌ له مما قادهم إلى دراسة طبيعة اللغة وحركيّتها.

ومن المعلوم أيضا أنَّ أحدث النظريات في علم الدلالات قد اعتمدت مبدأ الطَّاقة الإيحائية في الظاهرة اللغوية لتدحض ما دأب عليه اللسانيون من تعريف اللغة بكونها أداة إبلاغ، ذلك أنَّ أصحاب هذه النظرية المستحدثة قد انتهوا إلى تقرير أنَّ اللغة توحي أكثر ممّا تصرَّح، وتنبّه أكثر ممّا تعبّر، وتستفزّ أكثر ممّا تحبر.

فإذا عدنا إلى الجاحظ وجدناه يقر في أصرح عبارة بأن اللغة تقوم أساسا على غزارة الدّلالات وهي الظّاهرة التي يتخذها إطارا للرّد على من اتخذ من اختلاف المسلمين في تأويل نص القرآن مطية طعن في الإسلام ، وينتهي الجاحظ إلى تحدّي هؤلاء الطّاعنين أن يدلوه على لغة تقوم فحسب على الطّاقات التّصريحيّة دون الطاقات المفضية حتما الى الاختلاف النّسبي بين المتقبّلين للرّسالة اللغوية \_ طبقا لاختلاف تقديراتهم للأبعاد الإيحائية (٢٦) .

أمّا طريقة الجاحظ في استغلال هذه الطاقة الإيحاثية لتفسير الخصائص الأسلوبية المميّزة فتبدو \_ بالرّجوع دوما الى صياغة

<sup>(</sup>٣٦) راجع: ( ج ٣ - ص ٣٧٦ ).

متصوّراته وانتقاء مصطلحاته ـ على مستويين : مستوى وصفيّ تحليليّ يبرز في مجموعات ثلاث مقاييسها كنّية فنوعية فتقييميّة : أ) «أحسن الكلام ما كان قليله يغنيك عن كثيره» (١-٨٣).

«وربٌ قليل يغني عن الكثير (...) بل ربٌ كلمة تغني عن خطبة (...) بل ربٌ كناية تربي على إفصاح، (٧-٢) .

«قلة عدد الحروف مع كثرة المعاني »(٣٨-٢) .

«الكلام الذي قلّ عدد حروفه وكثر عدد معانيه وجل عن الصّنعة ونزّه عن التّكلف» (١٦٠٢-١٧).

«وقد يكون القليل من اللفظ يأتي على الكثير من المعاني» (٢٧-٤). ب «...فذكر (...) المحذوف في موضعه، والموجز، والكناية والوحى باللفظ، ودلالة الإشارة ». (١-٤٤).

«فعامة مــا يكون من هذه الأَبواب (البلاغيّة) الوحي فيها والإشارة إلى المعنى (١١٦-١١) .

ج) (ومن البصر بالحجّة والمعرفة بمواضع الفرصة أن تدع الإفصاح بها إلى الكناية عنها». (٨٨-١) .

«قال من هذه التي ترد إلى قليل فتقنع وليس المضمّن كالمطلق » (١٥٥-١) .

«وإن قصّر القول أتى على غاية كلّ خطيب» (٤٤٤-٣٤) أمّا المستوى الثّاني الذي تبرز فيه طريقة الجاحظ في استغلال هذه المقاييس فهو مستوى التجريد وتحسّس الصّيغة الاصطلاحيّة المطابقة للظاهرة الأسلوبيّة العامّة ويتدرّج الجاحظ في ذلك

من مفهوم الكناية (<sup>(۲۷)</sup> (المقابسل للإفصساح) إلى مفهوم الاقتضاب (<sup>(۲۸)</sup> لينتهي إلى بلورة الظَّاهرة في صياغتها النّهائيّة ألا وهي الإيجاز فيعرّفه بأنَّه «حذف الفضول وتقريب البعيد» (<sup>(۲۹)</sup> ثم يجعلمنه جوهر كل عملية إبداع فنّي فيطابق بينه وبين البلاغة كفكرة مجرّدة (<sup>(1)</sup>).

ولعل أبا الحسن الرّمّاني(٣٨٦) هو الذي سيدقّق مفهوم هذا المصطلح فيعرّف الإيجاز بأنّه وتقليل الكلام من غير إخلال بالمعنى، وإذا كان المعنى يمكن أن يعبّر عنه بألفاظ كثيرة ويمكن أن يعبّر عنه بألفاظ كثيرة ويمكن أن يعبّر عنه بألفاظ قليلة فالألفاظ القليلة إيجاز، (١١) ولعلّه أيضا هو الذي سيخاول أن يقنّن ازدواجيّة طاقة اللغة بين التصريح والإيحاء فيما سيسميه بالتضمين معرّفا إيّاه بقوله: وتضمين الكلام هو حصول معنى فيه من غير ذكر له باسم أو صفة هي عبارة عنه ، (٢١)

<sup>(</sup>٣٧) ( ج ١ – ص ٤٤ ) – ( ج ١ – ص ٨٨ ) – ( ج ٢ – ص ٧ ) .

<sup>(</sup>۳۸) ( ج ۱ – ص ۸۸ ) .

<sup>(</sup> ج ۱ – ص ۳۳۱ ) .

<sup>(</sup>۳۹) ( ج ۱ - ص ۹۷ ) .

<sup>(</sup>٤٠) (ج ١ - ص ١١٦).

<sup>(</sup>٤١) النَّكت في إعجاز القرآن ص ٧٦.

<sup>.</sup> ١٠٢) المرجع ص ١٠٢ .

## الغمن لاسترابع مع ابن حنسلدون

الأسس الإختب التية فت نظرية المع ونتة مِن خلال المعتدمة

## مع ابن خلدون الأسس الاختباريّة في نظريّة المعرفة من خلال المقدّمة

لايكاد يتأمّل الباحث المعاصر في أمّهات التّصنيف المعرفي التّي قامت ركائز لعلوم العرب باختلاف مشاربها حتى يقتنع القناعة الحدسية بأن البحث الايبستيمولوجي قد كان لديهم عريقا متأصّلا بما يوشك أن يتبلور معه هذا الفن الكلي مضمونا واصطلاحا، ويتحول الحدس إيمانا جازما متى خلع الباحث عن نفسه قيود الاختصاص الضّيق وفك عن رؤيته كوابح التّقطيع الذي فرضته أنماط التّثقيف القطاعي ممّا يشل النظر المسيطر على كليات المعاني، ويثبط الفحص الغائص على حقائق الأمور في تجريد وتأليف يأتيان على الأجزاء في وجودها المتبدّد، فيدركان ما وراء الأجزاء من تعاضد المعرفة الكليّة وتناصر الاستنباط والشّمول بعد الاستقراء العيني والتّشريح الفردي .

وإذا تدبّرنا أمر عراقة هذا البحث وتجذّره في الفكر العربي وجدناه ينبع من حيرة معرفية تخللت كلّ أنسجة العلوم على مسار الحضارة الإسلامية ، وهذه الحيرة مردّها استكشاف أصول المعرفة النّوعيّة بعد استكمال مضمونها ، لذا كانت الحيرة الايبستيمولوجيّة

لاحقة دوما لتكامل مقولات العلم الخاصّ مثلما كان بديهيًّا أن تكون في مجملها تالية لقواعد الضّبط القطاعي لذلك ترى أنَّ العلم ما إن تتحدَّد أركانه المضمونيَّة وتتَّضح رؤاه المنهجيَّة حتى يخلق علما آخر يحمل اسمه بعد استباقه بلفظ «الأصول» فيكون العلم الوليد بمثابة المعادلة من الدّرجة الثانية تعقب المعادلة من اندّرجة الأولى، كذا ظهر علم أصول الفقه بعد تكامل الفقه ، وعلم أصول النّحو بعد رسوخ النّحو وهلمّ جرّا ... واستنادا إلى هذا الاستقراء التّاريخيّ جوّزنا لأنفسنا فيما سبق اقتراح مصطلح مثنق من هذه الصياغات العربيّة ندل به على هذا النَّمط من المعرفة التي تغوص إلى قواعد العلم بعد استيعاب العلم ذاته ، فاقترحنا لفظ « الأصولية » بديلا من المصطلح الدَّخيل، وما الايبستيمولوجيافي معناها المبدئي سوى قحص أصول العلوم وفرضياتها ونتائجها فحصا نقديا يفضي إلى تقييم ثمارها تقييما منطقيًا، وتمحيص منظومتها من الوجهة الموضوعيّة بما يحقَّق مدارك المعرفة اليقينيَّة ، وعندئذ يغدو مصطلح الأصوليَّة متطابقا مع مفهوم التحول من المعادلة المعرفية البسيطة إلى معادلة الدّرجة الثانية على حدّ ما يبرزه اللفظان المكوّنان اشتقاقا لمصطلح الايبستيمولوجيا ، فيكون البحث الأصولي متطابقا مع مفهوم علم العلم.

هكذا نمت علوم العرب في دوائر انتشاريّة تنطلق من بورة مركزيّة فتتوالد حلقاتها ولا تستقرّ حركتها التّكوينيَّة إلا عندما تستوعبها المعرفة الأصولية ، فقد عرف علم الفقه مخاضه التّكويني العسير ثم رست حركته مع تولّد علم أصول الفقه فكان هذا العلم نافذا إلى قواعد المعرفة التّشريعيّة متخطّيا لنمطها

الوصفي ونسقها التحليلي ، ساعيا إلى دعائم الاتصال بين الشيء وفلسفة الشيء أي بين العلم وعلم العلم ، وما إن توفر البعد الزّمني السّانح لوضوح الرؤية المعرفية حتى ظهرت مدوّنة الاكتمال لهذا العلم فجسّمها كتاب «المستصفى من علم الأصول» لأبي حامد الغزالي (٥٠٥هـ-٥٠٥هـ) .

كذا حدث لعلم النحو رغم أنه من المعارف التي تكاد توهم بطفرة التولد إذ كل ما في تاريخه عند العرب يوحي على جانب من الاغراء بأنّه اكتمل يوم ولد، أو قل إنه تولَّد متكاملا لمّا سكب في كتاب سيبويه (١٠٠هـ-١٨٠هـ) ولم تحل هذه الظّاهرة على غرابتها دون نماء علم النّحو بما وفّر له المناخ المعرفي الَّذي أخرج فيه من ذاته فلسفته الأصولية فكان علم أصسول النّحو معادلة معرفية أخرى ارتقت بالظاهرة الفكرية عبر سلم التجريد والتّأليف، وكان اكتالها متجسمافي تصنيف ابن جني (٣٢١هـ-٣٩٢هـ) الموسوم بالخصائص.

ويكاد ينطبق استقراؤنا هذا بنسب معقودة على علم الكلام أيضا لأنّه قام فلسفة للعقيدة ومؤصّلا لمبادىء النّظر فيما يفلت عن قبضة النّظر ، ولا يهمّنا أكان التّوفيق حليف هذا العلم أم لم يكن من حيث سعيه إلى إدراك المراتب البقينيّة عبر سبل الاستدلال والمحاجّة وإنّما الذي يعنينا هو حلوثه في حدّ ذاته إذ انبرى مؤصّلا لقواعد المعرفة في صلب قطاع مخصوص، فكان في تبلوره ذا طبيعة أصوليّة محض، ناهيك أنّه يوسم أيضا بأصول الكلام حينا وأصول الاعتقاد حينا آخر، والأمر مع هذا العلم أشدّ فتنة وأجل خطرا لأنّه قد كان في توالده التّاريخيّ تكاثريّ

الأنساق، فلم يكن جنيس العلوم الأخرى التّي قصدت في نمائها مقصد التَّوحد والاستقطاب، وفي صميم هذا الشَّذوذ كمنت طرافته إذ لم تظهر في صلبه نحلة إلا وأثمرت منظومتها الاصوليّة النّوعيّة : فإذا بنا نستجمع نمطا ظاهريًا هو «الإحكام في أصول الأحكام» لابن حزم (٣٨٤هـ-٤٥٦هـ) ونمطا اعتزاليًا جاء به رأس العقلانيّة الإسلامية القاضي عبد الجبّار (٣٢٠هـ-١٥هـ) في مدوّنته المذهلة الموسومة بالمغنى في أبواب التّوحيد والعدل ، ونماذج أشعرية متلاحقة يبدؤها إمام المذهب ويتوافد بها أسلافه ممن انبروا يعدلون من جموح العقل. وتتبع مختلف أفنان العلوم عند العرب تجد هذه الظَّاهرة ثابتة التَّواتر ، وقد يستوقفك علم التَّفسير ردحا من الزَّمن ولكنَّك واجد منظومته المعرفيه مع فخر الدّين الرّازي (٣٠٥هـ-٣٠هـ) في «مفاتيح الغيب» حيث يمسك منذ المبتدإ بزمام العلم في أصوله ومناهجه وقرائنه الموضوعية . أمّا في علم البلاغة فقد تخال عبد القاهر الجرجانيّ (٧١هـ) قطب أصولها، فإن أنت واصلت المسار عرفت أنَّه سيطر على مضمون العلم دون أن يخرج عن حلقة العلم المخصوص للبحث عن علم العلم ، وهو ما تداركه حازم القرطاجنّي (٦٤٨هـ) في «منهاج البلغاء وسراج الأدباء، حيث تعاظلت المعارف البلاغيّة والنّقديّة والفلسفيّة .

تلك إذن خصوصية نوعية في الفكر العربي الإسلامي، عنها صدرت أصولية المعرفة: ما اتصل منها بالحقائق الإلاهية وما نفذ منها إلى القضايا الإنسانية، بل إن المعارف الصحيحة ممّا تختبره العلوم اليقينية قد انصهرت هي الأُخرى في نسق البحث عن فلسفتها المنهجيّة فلم يكن، لبعض تلك الأسباب، بدعة أن ترى ابن الهيثم (٣٥٤هـ-٤٣٠هـ) يستهل مقدّمة كتاب

المناظر بهذا التّحري: اونبتدىء في البحث باستقراء الموجودات وتصفّح أحوال المبصرات وتمييز خواص الجزئيّات، ونلتقط باستقراء ما يخصّ البصر في حال الإبصار وما هو مطرد لا يتغيّر، وظاهر لا يشتبه من كيفية الإحسان ثم نترقى في البحث والمقاييس على التّدريج والترتيب مع انتقاد المقدّمات والتّحفّظ في النّتائج ونجعل غرضنا في جميع ما نستقريه ونتصفحه استعمال العدل لا اتّباع الهوى ونتحرى في سائر ما نميّزه وننتقده طلب الحق لا الميل مع الآراء».

\* \* \*

فتاريخ العلوم في مساق الحضارة العربية قد ارتكز على تواجد أصوليّات فرعيّة أثمرتها أفنان الشّجرة المعرفيّة المتكاثفة فكانت بمثابة الأعمدة الفقريّة يأتي كلّ واحد منها متعاضدا مع العلم النّوعيّ الذّي أخرجه ومجسّما في آن واحد درجة اكتماله، وعلى ذلك النّسق نشأت أصوليّات تراكمت كمّا ونوعا حتّى تفاعلت عضويا تفاعلا هيّا المناخ الفكريّ الذّي يتمثّل به المعطى الأصوليّ في أبعد خصائصه وأعمق تكاثفه.

وما إن تتضح للباحث المعاصر تاريخية النشأة الأصولية على النمط الذي صورناه ، مقتضبين تفاصيله ، حتى يدرك مصادرتنا المبدئية وهي أن مقدّمة ابن خليدون قيد جسّمت فعلا الأصولية الكليّة في تاريخ الحضارة العربيّة، إذ كانت جامعة لشتات الأصوليات الفرعيّة ، ومستوعبة لمقولات الفكر النّقديّ ، مع غزارة تأليفيّة هي وليدة القدرة على التجريد

والطّاقة في الاستقطاب المعرفي الشّامل، وكثيرا ما يشير الباحثون إلى غرابة ظهور ابن خلدون في فترة انحسار المدّ الحضاري العربي معتبرين أنّ المناخ الفكري الذي ساد طيلة القرن السّابع والقرن الشّامن ما كان يسمح موضوعيًا بظهور فكر متميّز على الصّعيد الإنساني ، يتجاوز في يسر كلّ مكتسبات المعرفة البشريّة المحاصلة قبله ، لذلك يلجأ الدّارسون في تفسير ما قد نصطلح عليه بالظّاهرة الخلدونيّة إلى معطيات تقديريّة تقرّر أشباه الحقائق دون أن تستند إلى موضوعيّة الحكم ، بل ان الّذي يفسر به الدّارسون تلك الظّاهرة لممّا تنقضه الموضوعيّة الاختباريّة ، ألا وهو الجزم بالعبقريّة الفرديّة . ونحن وان لم ننكر وجود التّفرّد النّوعي بالعبقريّة الفرديّة . ونحن وان لم ننكر وجود التّفرّد النّوعي في المقومات التّكوينية لدى الإنسان فإن الذي نعترض عليه هو أن نحوّل تقرير المعطى الفرديّ إلى مقوّم تفسيري للظواهر الفكريّة والمعرفيّة العامّة .

فإن نحن تمثّلنا محدّدات نشأة الفكر الأصولي في صلب التّطوّر الحضاري عموما واستسغنا التعليل التّكويني الّذي بسطناه آنفا عرفنا أنّ الظّاهرة الخلدونية قدجاءت في أوانها الموضوعي ولل ما كان لها أن تنشأ قبل الزّمن الّذي برزت فيه من حيث هي الأصوليّة الكليّة الّتي أمسكت بأعنّة الأصوليّات الفرعيّة المنبثقة عن العلوم النّوعيّة ، فابن خلدون قد حظي ببعدين أساسيّين هما البعد الرّمني والبعد المعرفي ، فكانت مقدّمته إخصابا نوعيّا من حيث تعتزم ضبط المنظومة الأصوليّة لتاريخ الفكر العربي الاسلامي .

ولعلُّمنا لا نجازف كثيرا إن نحن قارنا ظهور ابن خلدون

بظهور أرسطو في تاريخ الحضارة اليونانية على ما يوجد من فوارق بين الصورتين ، فإذا اعتبرنا أرسطو مؤصّل الفكر التّجريدي ومنظم الاستنباط المعرفي سلمنا بأنّه ثمرة نضج فلسفي طويل المدى في تاريخ الحضارة اليونانية فكان لذلك السّبب ضابط أصولية المعرفة الإغريقية عموما، وقد جاء متأخرًا نسبيًا فحظي بالبعدين الضّروريين لكلّ تتريج أصوليّ.

\* \* \*

هكذا نتبيّن في ضوء هذا الاستقراء المتصل بتكوينية المعارف ونواميسها عبر جدل التاريخ كيف ان مدوّنة ابن خللون لم تكن مجرّد امتداد لخط أصولي واحد ، ولا كانت تتويجا نوعيًا لفرع قطاعي يختص به علم التّاريخ، وإنما جاءت صهرا خصيبا لأصوليات فرعيّة فكانت نموذجا للتويج الكلي المتجاوز لحلود الفرع وأنماط الأجزاء. على هذا المنطلق نرتكز لنقرّر بادىء ذي بدء أن منظومة ابن خللون قد مثلت أصوليّة معرفيّة توليديّة وهو ما جعلها تستمدّ طابعها التّوليدي من خصوصيّة التّجريد القياسي والتأليف نواميسها الخفيّة وينقد مناهجها ويفحص ثمارها، بل من حيث نواميسها الخفيّة وينقد مناهجها ويفحص ثمارها، بل من حيث يستكنه أصول الإدراك اليقيني عموما، يبتكر علما جديدا فيضع أسسه يستكنه أصول الإدراك اليقيني عموما، يبتكر علما جديدا فيضع أسمه لا بالاتّفاق أو التّضمين وإنّما بالوعي الصّريح، والتّبصّر المحكم.

فليس من الزّعم في شيء ، ولا من تعسّف التّراث أو جموح الحداثة ، أن نعزو الفكر الأصوليّ عند ابن خلدون إلى إكتشافه بعدا عقليّا نتبنّاه اليوم ظانّين أنّه وليد حديث ألا وهو مبدأ تمازج

الاختصاصات في المعرفة البشريّة بما يفتح أمام العقل مسالك التّكامل وسبل السّيطرة على الحقائق الكليّة.

\* \* \*

فمتى استقام في ناظرنا هذا الأس المركزي الذي تخلّل طبيعة العلم في تاريخنا الحضاري تعين على ذوي الاختصاص أن ينبروا بحثا عن سمة الأصوليّة العربيّة وما تتحدّد به من خصائص نوعية تبرز هويتها فتفصلها عن غيرها من أصوليّات التّاريخ الإنسانيّ سواء بالمشاكلة أو الممايزة وليس لنا في هذا المقام غير التنبيه إلى بعض الظواهر العينية نستلهمها بمنظور منهجيّ محدود بحدود الرّؤية التي نصدر عنها، ولغيرنا أن يستغرق كشفها ليترقى بها إلى مراتب الاستنباط التّأليفي والتقرير الشّامل. وأوَّل ما نبسطه في هذا المسار بعد أن نقضنا القول بتولُّد الأصوليّة العربيّة عن الطابع الجدليّ في مكاشفة العلوم الكليّة ونقضنا الاحتكام إلى مبدإ الطُّفرة التَّكوينيَّة في تفسير ما أسميناه بالظَّاهرة الخلدونيَّة ، هو أن الأصوليَّة العربية أصولية معرفيّة تقوم على زوج تكاملي طرفاه القاران هما تأسيس فلسفة العلم المخصوص، والبحث عن نظريّة في المنهج المعرفي إطلاقا، ولعل خطَّ الفصل بين المعطى العربي والمعطى الإغريقي في هذا المساق يتعيّن في أنّ الفكر اليوناني قد أثمر أصوليّة منطقيّة قبل كل شيء ونعنى بهذا المصطلح دلالته المختصّة بمشرب المناطقة من حيث هي تصوّر محاولة العقل الخالص تمحيض الوجود في منظومة الأقيسة والمعايير التي يسقطها الجوهر المفكّر على المادّة المتقبّلة، فيكون أرسطو منظّر أصوليّة اليونان، وتكون منظومته

قاصدة إلى حمل المادّة على أن تتعقّل بعقال العقل العاقل، ولهذه الأسباب كانت منظومة دائرية مغلقة على نفسها، إذ هي فعل استقطابي ذو حركة جاذبة تتولد فيها الدّواثر لتنصب في مركزها، وتتوحَّد في بؤرتها . أمَّا الأصوليّة العربيّة فبتميّزها المضموني وتفرّدها التّاريخي قد أنجبت بطبيعتها فلسفة في المناهج ونظريَّة في المعرفة، أي أنَّها بذلك قد استحالت علما في الادراك، وما من شكَّ أنَّ ابن سينا (٣٧٠هـ-٤٢٨هـ) قد أحسّ إحساسا دقيقا بتكاتف المعارف وتحتّم إنصهارها في أصوليّة كليّة، وكأنّما هر يبشر بميلادها قبل وضعها إذ يقول : « كلّ واحد من العلوم الجزئية وهي المتعلقة ببعض الأمور والموجودات يقتصر المتعلم فيه أن يسلُّم أصولا ومباديء تتبرهن في غير علمه ، وتكون في علمه مستعملة على سبيل الأصول الموضوعة(...) فليس يمكننا في تعلم العلوم كلها أن نتحرّز عن مصادرة على مقدّمات تتبيّن في علوم أخرى ، فإن مبادىء العلوم وخصوصا الجزئية تتعرّف إمّا من علوم جزئيّة غيرها ، أو من العلم الكلي الذي يسمّى فلسفة أولى، فليس يمكن أن يبرهن على مبادىء العلوم من العلوم نفسهاه (١).

أمّا ابن جنّى فإنّه شديد الحيرة في أمر التباس العلم بأصوليّة العلم، وهو غيور على إبراز الفيصل المبدئيّ بينهما إذ كان بمنطقه النّقديّ مرتابا حيال القدرة البسيطة التي تمكّن من عبور معادلات الدّرجة الأولى إلى المعادلات من الدّرجة الثانية، لذلك تراه يلح في ضرب من التّيسير على تبصرة العقول بأمر هذا التفارق، فينزّل علمه الأصوليّ منزلتين: في الأولى هي منزلة الفكر النّقديّ

<sup>(</sup>١) عيون الحكمة – ص ١٧ .

الخاص لاتصاله الحميم بأصوليّة علم اللغة : ﴿ وهذا باب طويل جدّا وإنّما أفضى بنا إليه فرو من الـقول أحببنا استيفاءه تأنّسا به ، وليكون هذا الكتاب ذاهبا في جهات النّظر ، إذ ليس غرضنا فيه الرّفع والنّصب والجرّ والجزم ، لأنّ هذا أمر قد فرغ في أكثر الكتب المصنّفة فيه ، منه ، وإنّما هذا الكتاب مبني على إثارة معادن المعانى ، وتقرير حال الأوضاع والمبادىء ، وكيف سرت أحكامها في الأحناء والحواشى (١) .

وفي الثانية هي منزلة العلم الكلي لأن أي تفكير أصولي وإن تحدد بقطاع معرفي مخصوص فإنه ينحدر إلى بوتقة الأصولية الكلية فيصبح متمازج المعارف بالضّرورة ، وهذا سرّ أدركه ابن جنّي الإدراك الصّريح فأبرزه بالتّحليل لمّا سوّى بين المتكلم والفقيه والنحوي والأديب والفيلسوف في الحاجة إليه : وفإن هذا الكتاب ليس مبنيا على حديث وجوه الإعراب وإنّما هو مقام القول على أوائل أصول هذا الكلام وكيف بدىء ونحي وهو كتاب يتساهم ذوو النظر من المتكلّمين والفقهاء والنّحاة والكتّاب والمتأدّبين التأمّل له، والبحث عن مستودعه، فقدوجب أن يخاطب كل إنسان منهم بما يعتاده ويأنس به ليكون له سهم منه وحصّة فيه . ه(٢)

<sup>(</sup>٢) أحوال النّفس ص ١١٤ .

الخصائص، ج ١، ص ٣٢.

<sup>(</sup>٣) المرجمع - ص ٩٧ .

ترقيه نحو الفكر المجرد الكلي ، ولكنك واجد من الصياغات المطلقة ما يتحدّانا ويتحدى بعض ثقافتنا المعاصرة في أصول الحكم وفلسفة المناهج ، أدركها أصحابها في ضرب من الوعي النقدي الحاد ، ولا شك أن من ثمار هذه السنة المعرفية اقتدار ابن خلدون على مسك أعنة المناهج والقبض على مجامعها في رؤية موحّدة هي التي مكنّته من تحديد أصولي لعلم المنطق في مبدئه وتشكله وإخصابه (٤).

فإذا صحّ عندك ما افترضنا أنّه سمة نوعيّة تطبع الأُصوليّة العربيّة عامّة وسلمت معنا ـ سواء بالاستدلال أو بالمصادرة ـ بانّها أصوليّة توليديّة لأنها تنجب فلسفة في العلوم ونظريّة في الإدراك ، تبيّن لك كيف ان ابن خلدون ما كان إلا ثمرا طبيعيّا لنمط الحضارة التي أنشأته ، فالتّفكير النّقدي العربي توليدي كما عرفت فهو إذن مثمر خصيب وثمرته هي ابن خلدون توليدي كما عرفت فهو إذن مثمر خصيب وثمرته هي ابن خلدون ذاته ، ولكن ابن خلدون لا يكون إلا توليديّا لذلك كانت أصوليّته مثمرة أنجبت ، في مخاضها مع معرفة التاريخ ، علم العمران وأنجبت بعد لقائمة بوليدها منظومة المعارف الكليّة .

على أنّنا إذا رمنا نشأة لهذا الطابع التوليدي في حدّ ذاته أو حاولنا فك أسراره التكوينية عزوناه ابتداء إلى تركّز سمة الاختبارية في الفكر العربي ، وتكامل ضوابطها ، ممّا يسر لها القبض على قطبي المعرفة المتواصلة : قطب المحسوس وقطب المجرّد، وليس من همّنا في هذا السّياق إثارة جدل التّكامل أو التّنافر بين المتصورين

<sup>(</sup>٤) المقدمة ( دار إحياء التراث العربي – بيروت ) ص ٤٧٨ ، ٤٨٥ ، ٤٩١ ، ٥١٥ ، ٥١٥ .

ولامن همّنا البحث في مدى الاخصاب وحدود الاجهاض على صعيد المعارف عامّة وإنّما مقصدنا تقرير أمر هذه الظاهرة ممّا يصطلح عليه أحيانا بالمنهج العلميّ أو المنهج التجريبيّ وذلك على حدّ ما أنطق بعضهم بالقول:

« للمنهج العلمي مواصفات تنامت وتكاملت منذ أن بدأ الإنسان تسجيل ملاحظات ومراقبة الظواهر الطبيعيّة البيولوجيّة ومنذ أن تلمّس ما يحكمها من قوانين ، وحاول التّعرّف على ما يطرأ على الظواهر من تغيير أو إنحراف ، وما يكمن وراء ذلك من أسباب، وبديهي أن المدارسة العلمية في مراحلها البدائية اقتصرت على تسجيل المشاهدات، ثم ارتقت إلى محاولة تصنيفها في إطار يصل الظواهر بعضها ببعض ، سواء بحكم التجاور المكاني أو بالتواقت أو بالتتالي الزمني، وتلا ذلك اعتماد المنهج التجريبي والذي شهد تطورا هائلا على أيدي العلماء العرب والمسلمين في القرون الوسطى إلا أنّ هذا المنهج التّجريبي لم يتكامل إلا بعد إنحسار النّهضة العلمية في المجتمع الإسلامي. فوضعت الضوابط لكيفية تطبيق هذا المنهج ، وأسلوب استخلاص القوانين العامّة من التجارب المنفصلة ، وطرق فحص الفرضيات من خلال تكرار التجربة الواحدة والتأكد ممّا إذا كانت ستؤدى ـ عند توفر شروط معيّنة ـ إلى ذات النتيجة . وهكذا اكتسب الاسلوب العلمي شرطين يميّزانه ، هما : المشاهدة المتجردة والتجربة كأساسين للوصول إلى الاستنتاج المبنى على الاستقراء والاستدلال وصولا إلى التعميمات والقوانين. ومن خلال التناول المنطقي لمجموعة من المشاهدات والتجارب يمكن صياغة النظريات التي تسعى إلى تفسير الظاهرة على مستويات أعمق وأشمل، والنظرية العلمية تظل محطة مؤقتة في مسيرة العلم » (°)

ومن الطريف ذي الدّلالة المميزة ألاّ تبقى جدليّة التشكيل الحسى والتجريد التصويري مجرّد معطى استقرائي ترتبط به المعاينة العلمية والمكاشفة الاختباريّة ، وإنّما تتحوّل هي ذاتها إلى معطى ينظر تنظيرا أصوليًا يتخذ من العقل العاقل مادّة للتفكير وموضوعا له في نفس الوقت، وهذه الحقيقة تصدق على ابن خلدون بالبداهة ولكنّه فيها وريث سنّة متأصّلة ، فإن رمت دليلا فالتمس للشاهد لا للحصر ضربا من ضروبها عند محمّد الشهرستاني (٤٦٧هـ-٤٨٠هـ): «وللمعنى صعود من المحسوس المسموع إلى المعقول المعلوم صعودا من الكثرة إلى الوحدة ، ونزول من المعقول المعلوم إلى المحسوس المسموع نزولًا من الوحدة إلى الكثرة، والعرفان مبتدىء من تفريق ونفض ، وترك ورفض ، ممعن في جمع هو جمع صفات الحق للذات المريدة للصدق، ثم إنتهاء إلى الوحدة ثم وقوف، وهذا من حيث الصعود. والعرفان مبتدىء من توحيد وتفكير ، وتمييز وتصوير ، ممعن في معرفة هي معرفة صفات الخلق، ثم انتهاء إلى الكثرة ، ثم وقوف، وهذا من حيث الدُّول »(١) .

أمّا عند ابن خلدون فإنّك واجد ، فيما أنت واجد ، قوله : 1 إن العلماء معتادون النّظر الفكري والغوص على المعاني وانتزاعها من المحسوسات وتجريدها في الذهن أمورا كليّة عامّة ليحكم

 <sup>(</sup>٥) د. محمد أحمد المفتى: منهج التصنيف العلمي عند ابن سينا، الثقافة العربية، ١٠،
 ١٩٧٥ ، ص ٣٦ .

<sup>(</sup>٦) نهاية الأقدام في علم الكلام ، ص ٣٢٠ .

عليها بأسر العموم لا بخصوص مادّة ولا شخص ولا أمّة ولا صنف من النّاس، ويطبّقون من بعد ذلك الكليّ على الخارجيّات وأيضا يقيسون الأمور على أشباهها وأمثالها بما اعتاهوه من القياس فلا تزال أحكامهم وأنظارهم كلها في الذهن ولا تصير إلى المطابقة إلاّ بعد الفراغ من البحث والنظر، ولا تصير بالجملة إلى المطابقة وإنّما يتفرع ما في الخارج عمّا في الذهن من ذلك (ص٤٢٥).

عند هذا الحدّ من الاستنطاق الجدلي يتيسر لنا التماس الركيزة المبدئية التي تجمعت في صلبها خصائص الاختبارية في منهج البحث وطرق الاستقصاء داخل شبكة النسيج المعرفي في الفكر العربي، وهي في الحقيقة ثمرة أصولية تولدت عن رؤية تجريبية تتحرى موضوعية البحث ومعقولية التشريح، هذه الركيزة بدت لنا متجسدة في تواتر الطرح اللغوي ضمن حقول التقصي الأصولي، فليس من مقدمة أو خطبة صدر بها أعلام النظر الدقدي مصنفاتهم على نهج الفكر الأصولي إلا وهي متضمنة للإشكال اللساني بغية تحسس نواميس الظاهرة اللغوية من حيث هي أداة المعرفة وموضوع لها في نفس الوقت.

وهكذا لم تنفك تزدوج في المقدمات الأصوليّة وظيفتان لسانيّتان : وظيفة الأداء الإبلاغي ووظيفة الحديث باللغة عن اللغة ، وعن الوظيفتين تتولد وظيفة نوعيّة هي الكلام باللغة عن تفكير العقل في اللغة . بل إنّ هذه المقدمات قد اختزنت لذا أرقى درجات التنظير الموضوعي في شأن الظاهرة اللسانيّة فأصبحت تمدنا بالرؤية الجامعة بين الاختبار والشّمول .

وقدلا تستوقفك استهلالات اللغويين أنفسهم بطرح القضية

اللسانية طرحا أصولياً ، فكأنّما ذلك من طبيعة شغلهم وإن كان في مثل هذا الظنّ حظ وافر من المسارعة ، ولكن القضية أشد وقعا وأحكم فعلا حينما تتواتر إلى حدّ الاطراد : تجدها في مقدّمات أصول الفقه وعلم الكلام ، وكتب التّفسير ، أمّا عن مداخل الفلاسفة وأهل المنطق فحلث ولا استغراب ، وسيصتع الطّابع التّوليدي الذي أشرنا إليه آنفا صنعه فتتحول المقدّمات إلى خواتم، ويأتي ابن خلدون بالصورة المتكاملة للتنظير اللساني على صعيد الفلسفة الأولى كما يقول الشيخ الرئيس.

كذا تتقرر لناظرنا هذه الظاهرة العجيبة التي تحوي من الأبعاد المعرفية ما يتحدى الفكر المعاصر، والتي تجيء بمادة فكرية ولود كثيرا ما تعجز اللسانيات في أحدث تياراتها عن استيعاب مقولاتها الكلية، ولهذا السبب، وأسباب أخرى لم نأت عليها ، بدا لنا أن استقراء البعد اللساني يمثل وثابتة ، في الفكر العربي، بل هو أمّ الثوابت، ولن يغفل ابن خلدون، على ما بدا لنا ، عن هذه الحقيقة التي تمثل النموذج الأوفى للسمة الاختبارية وقد لا يخفى اليوم عن أحد أنّ الذي يحدد قوام الحداثة في حقل العلوم يخفى اليوم عن أحد أنّ الذي يحدد قوام الحداثة في حقل العلوم الانسانية الرّاهنة إنما هو موقعها من اللسانيات ، ذلك أنّ علم الإنسانية سواء في مناهج بحثها أو في تقدير حصيلتها العلمية . الإنسانية سواء في مناهج بحثها أو في تقدير حصيلتها العلمية . المبادىء أهمها اثنان : مبدأ تمازج المعارف بغية إدراك نواميس الظواهر المتصلة بالانسان ، ومبدأ استغراق الشمول المعرفي مما جدّر الرؤية الأصولية .

ولئن لم يسمح المقام بالاستطراد إلى خواص الفكر المعاصر جملة فإننا نتجوّز التنبيه على ظاهرة معرفيّة تبدو لنا مستقبليّة أكثر ممّا هي حضوريّة إذ نكاد نكون على اليقين بأن الفكر المعاصر على عتبة عصر معرفيّ جديد هو فجر الأصوليّة اللسانيّة.

فاللسانيات اليوم موكول إليها مقود الحركة التّأسيسية في المعرفة الإنسانية لا من حيث تأصيل المناهج وتنظير طرق إخصابها فحسب، ولكن أيضا من حيث إنَّها تعكف على دراسة اللسان فتتخذ اللغة مادّة لها وموضوعا ، ولا يتميز الإنسان بشيء تميّزه بالكلام ، وقد حدّه الحكماء منذ القديم بأنّه الحيوان النَّاطق ، وهذه الخصوصية المطلقة هي التي أضفت على اللسانيات - من جهة أخرى - صبغة الجاذبيّة والإشعاع في نفس الوقت ، فاللغة عنصر قارٌ في العلم والمعرفة سواء ما كان منها علما دقيقًا ، أو معرفة نسبيّة أو تفكيرا مجردا ، فباللغة نتحدث عن الأشياء وباللغة نتحدث عن اللغة ... وتلك هي وظيفة «ماوراء اللغة » \_ ولكننا باللغة أيضا نتحدث عن حديثنا عن اللغة، بل إنَّنا باللغة \_ بعد هذا وذاك \_ نتحدث عن علاقة الفكر إذ يفكر باللغة من حيث تقول ما تقول فكان طبيعيا أن تستحيل اللسانيات مولدا حركيًا لشتى المعارف ، فهي كلما التجأت إلى حقل من المعارف اقتحمته فغزت أسسه حتى يصبح ذلك العلم نفسه ساعيا إليها . اقتحمت الأَّدب والتَّاريخ وعلم النَّفس وعلم الاجتماع ثم اتجهت صوب العلوم الصحيحة فاستوعبت علوم الإحصاء، ومبادىء التشكيل البياني ومبادىء الإخبار، والتحكيم الآلي وتقنيات الاختزان، وآخر ما تفاعلت معه من العلوم الصحيحة حتى أصبح معتنيا بها عنايتها به علم الرياضيات الحديثة ولا سيما في حساب المجموعات.

فبحثنا هذا - كما قد ينطق تلقائيا عن نفسه - إنّما هو النظر في مقدمة ابن خلدون من وجهة عالم اللسان الملتزم بشمول الرؤية الأصولية تكوينا وتوليدا في نفس الوقت، فنحن بموجب ذلك نحاول إقتفاء السبل الضمنية المؤدية إلى بناء الأصولية الخلدونية بالارتكاز على معادلات منطقية لسانية في آن معا. وفي كل ذلك نصدر من موقع معرفي محدد هو تقديرنا أنّ مقدمة ابن خلدون قد مثلت منظومة الفكر الأصولي المتكامل في مسار الحضارة العربية، وهذه المصادرة تستوجب التسليم بأن المعارن - فضلا عن أنّه فلسف علم التّاريخ واشتق علم العمران - قد أمسك في مقدّمته بأزمة مراتب أخرى تنداخل وتنفاعل إلى حد التراكب الكثيف.

فهو في المنزلة الأُولى مؤرخ للعلوم ، وفي المنزلة الثانيّة ناقد لأصول العلوم ومناهجها وثمارها ، ثم هو في الثالثة منّقب عن خصائص المعرفة الإنسانية وكليات الإدراك البشري.

\* \* \*

ولكن قد يتعذر على الباحث استكناه الطابع الاحتباري عبر النظرية اللسانية عند ابن خلدون إن هو لم ينزّلها منزلتها من المستندات الأصوليّة التي احتكم إليها خطه الفكري، فلنعرض لها في تلميح واقتضاب يغنيان أهل الذكر عن تفصيلها، وقد يستحثان الفكر إلى إستكمال النّمط الاستدلالي من مواقع الاختصاص الأحرى.

وأوّل ما يتراءى لنا من هذه الركائز الأصولية والكليّات

المنهجية هو اعتماد المقوم البيولوجي ونعني به احتكام ابن خلدون إلى بعد المادة في ظواهر الوجود عامة وظواهر الحياة الإنسانية على وجه مخصوص، وليس لهذا الاستناد في تقديرنا ما خيل لبعضهم من نزعة مادية بالمعنى الذي يبوىء للمادة منزلة الحكم المفسسر لعوارض الوجود ، والذي تنتفسي معه سلطة ما وراء المادة سواء في تحريك السلوك ، أو تفسير العقل للسلوك، ولم يكن ذلك من بعض هؤلاء الباحثين إلا اسقاطا مرآويًا سببه جموح القراءة المسلطة على الحدث بما تأخر نشوؤه في الزمن عن الحدث نفسه، ولسنا نتهم منهجا ما في البحث ولا ندين رؤية مخصوصة في تأويل الميراث الفكرى، وإنما مقصدنا أن يتوضح خط الفصل بين الاستنطاق الرأسي الهادف إلى إعادة كشف النص الفكرى ، والتأويل الصادر عن توظيف القراءة توظيفا فكريًا أو عقائديًا.

فالمقوم البيولوجي قد كان مستندا إختباريا تعامل معه ابن خلدون تعامل المخبري مع لوحات التشريح ، لأن حيرته القصوى تركزت على تحويل التخمين إلى مشاهدة عينية بغية إرساء قواعد التصور التجريبي ، لذلك كان مفهوم التجربة أو المعاينة ذا مرتبة غالبة في تفكير واضع علم العمران ، ولا نكاد نتردد في أنّ ثمرة هذا المقوم البيولوجي قد تجسمت في إيقافه ابن خلدون على قانون جوهري له من العمق والشمول ما للكليات أحيانا ، ألا وهو قانون الحاجة . ولو أخذت الفكر الخلدوني في مظهره الاستقرائي لوجدته نسيجا متظافرا : لحمته التخلدوني في الوجود، وسداه إرضاء الحاجة بغية الموجود، وبين تحتم الحاجة وتعين سدها يتراءى نموذج الحيساة

الفرديّة والجماعية وهو ما يجيز لنا القول بأن قانون الحاجة هو المحصلة الفيزيائية لقوتين ضاغطتين: قوة الاقتضاء الخارجي وقوة النّسزوع الداخليّ، فالأولى تستجمع المحاجة المتسلطة على الإنسان بوصفها تحديا لوجوده، والنّانية تشكل مسعى الإنسان إلى الاستجابة الطبيعيّة.

فالذي نعنيه بقانون الحاجة هو هذا التركح الذي عليه الإنسان مدّة وجوده بين ضغط الحاجة ودافع إرضائها ، وهذا القانون في تقديرنا هو الرّسم البياني المفسر للوجود الانساني من خلال بعده البيولوجي .

ومن رام استغراق هذا القانون في صلب المقدمة وإماطة اللثام عن المقوم البيولوجي في التفكير العمراني توصل بيسر إلى فهم هذا النّاموس المبدئي إذ في حوضه يتنزل تفسير ابن خلدون لغريزة حب البقاء ، ولضرورة دوام النّوع ، فأما الأولى فهي ظاهرة فرديّة وأمّا الثانية فهي ظاهرة جماعيّة صدرت عن الاولى لأن في سعي الفرد إلى البقاء تعزيزا لمسعى الجماعة إلى الوجود.

وهكذا يتسنى للباحث لو رام استنزاف عناصر الموضوع بالبحث الكاشف والبرس النّاقد أن يستنبط ملامح التنضيد على سلم الاقتضاء البيولوجي ، إذ هو واجد درجة أولى من درجات ناموس الحاجة هي درجة الاقتضاء الغذائي ، ودرجة ثانية هي ضرورة الاحتماء الطبيعي في الملبس والمسكن واتّقاء الموجودات المتسلطة عليه بالافتراس، ودرجة ثالثة هي حاجة التآزر البشرى،

لأن في تعاون الفرد مع الفرد ما يعينهم على سدّ كل حاجاتهم وأكثر، وفي عزلة الفرد عن الأفراد قصوره عن سدّ أدنى ضروراته كما سنبيّنه في موطن آخر ولغاية أخرى.

فإذا استقام تفسير هذه الظواهر طبقا لقانون الحاجة من حيث هو تركح بين طاقتين متجاذبتين تسنى، بالمجادلة والاستنباط تنزيل فكرة الوازع في نفس المساق الفكري وتبين اندراج صورته ضمن تولد سد الحاجة من الحاجة نفسها. وليس يعزب عندئد أن نكشف عن هوية قانون العصبية. فليس هو - في تقديرنا - الا نمسوذجا أقصى لهله المقوم الأول من مقومات الأصول المبدئية ، بل ليس اكتشاف ابن خلدون لقانون العصبية الا ثمرة لتصوره الاختباري . أمّا من حيث المنطلق الفكري فإن التآزر العصبي هو تماما جنيس عمليات متآخية ، هو جنيس تناول الإنسان للثريد خوفا من الفناء ، وارتدائه لما يقيه قر البرد أو حر القيظ، ولجوئه إلى ما يحميه من حيوان لادغ أو مفترس، وتكاتفه مع أفراد مجتمعه لتحصيل تلك العناصر نفسها لقمة ورداء وملجأ . وهكذا يتنزل التفكير السياسي في صلب البعد ورداء وملجأ . وهكذا يتنزل التفكير السياسي في صلب البعد البيولوجي فيأتي من هذا التنزل مظهر جديد من مظاهر علم التاريخ على يد ابن خلاون.

\* \* \*

أما المستند الأصولي النّاني ضمن الكليّات المنهجية في منظومة ابن خلدون فهو البعد العقلاني – بالمعنى المنهجي قبل المعنى المتحض إلى التفسير الفلسفي – ولا ريب أنّ الثمرة الكليّة ضمن نظرية ابن خلدون في هذا المقام قد جاء ت حصيلة

ثمار فرعية من أهمّها الاحتكام إلى النّاموس المعقلن للوجود بعد ناموس الحاجة المحركة للوجود، ويتبلور هذا البعد حسب زوايا تقديرية متنوعة ، منها مبدأ اقتران كل معرفة بعملية التّجريد لأنّه الملكة المجسّمة لعقلنة الظواهر في نشوئها ووجودها وانسلاخاتها فالتّجريد قبض على عنان التجربة وبالتالي تمحيض للمتصورات انطلاقا من وقائعها المحسوسة أو مظاهرها المعاينة فطبيعي أن تكون التّجربة أساسا لكل معرفة مثلما أنّ أساس كل معرفة إنّما هو استنباط المجرد من المحسوس.

إنّ استكناه ناموس التّجريد من حيث هو الطاقة العاقلة للظواهر قد مثّل حيرة منهجية قصوى لدى ابن خلدون إلى الحدّ الذي استحال معه أسّا أصوليّا « ذلك أنّ الأصل في الادراك \_ حسب عبارة ابن خلدون نفسه \_ إنّما هو المحسوسات بالحواس الخمس ، وجميع الحيوانات مشتركة في هذا الإدراك من النّاطق وغيره ، وإنما يتميز الإنسان عنها بإدراك الكليّات وهي مجردة من المحسوسات .» (ص ٤٨٩) وهذا ما يسمّيه ابن خلدون «سعى الفكر» الذي «غايته في الحقيقة راجعة إلى التّصور لأن فائدة ذلك إذا حصل إنّما هي معرفة حقائق الأشياء التي هي مقتضى العلم». (ص ٤٩٠) .

ويصور ابن خلدون عملية التّجريد في وصف دقيق إذ يقول عند حديثه عن علم المنطق « وضعوا قانونا يهتدي به العقل في نظره إلى التّمييز بين الحق والباطل وسمّوه بالمنطق ومحصل ذلك أنّ النظر الذي يفيد تمييز الحق من الباطل إنّما هو للدّهن في المعاني المنتزعة من الموجودات الشّخصية ، فيجرّد منها

أوّلا صور منطبقة على جميع الأشخاص كما ينطبق الطابع على جميع النقوش التي ترسمها في طين أو شمع ، وهذه مجردة من المحسوسات تسمّى المعقولات الأوائل ، ثم تجرد من تلك المعاني الكليّة إذا كانت مشتركة مع معان أخرى وهي التي اشتركت بها، ثم تجرّد ثانيا إن شاركها غيرها وثالثا إلى أن ينتهي التجريك إلى المعاني البسيطة الكليّة المنطبقة على جميع المعاني والأشخاص، ولا يكون منها تجريد بعد هذا ، وهي الأجناس العالية ، وهذه المجرّدات كلها من غير المحسوسات هي من حيث تأليف بعضها مع بعض لتحصيل العلوم منها تسمى المعقولات الثواني» (ص ١٤٥).

\* \* \*

على أنّ روح الاختبارية في أصوليّة ابن خلدون، ممّا صادرنا عليه ابتداء ، هي التي وقت صاحبها من جموح العقل المجرّد، فلم يذهب هذا المنهج بصاحبه إلى حدّ إسقاط التصورات التّجريديّة على الوقائع الحادثة ، ولا إلى حدّ اعتماد القوالب الماقبليّة في صياغة النّواميس المحركة للظواهر بل إنّ الخط الاختباريقد حتّم الاستناد إلى مبدئين منهجيين: أوّلهما القول بأنّ مسيرة الأحداث ليست عشوائيّة ولا هي تعسفيّة مطلقا ، وإنّما تحكمها ضوابط داخليّة تمثّل منطق انتظامها في الوجود، وثانيهما التسليم بأنّ العقل قادر على اشتقاق قوانين الظواهر من وذلك بانتزاعها عبر التجريد بعد المعاينة.

فكل حادث إذن معقول، أي ليس من الظواهر ما ينقض مبدأ العلة في التواجد ، فكل حدث حامل لدلالته في ذاته بمعنى

أنّه يحوى في صلبه نظامه التّركيبي ، ثمّ إنّ كل معقول لا بد أنّه يتعقلن إذ ليس من ظاهرة حادثة إلا والعقل متوصّل إلى كشف بنائها التّكويني القابع وراء تجلياتها.

فمن موقع هذا البعد الاختباري ، وعلى أساس الإيمان بقدرة العقل على عقل المعقولات ، أو قل بالاصطلاحات المتولدة عن التصور الفلسفي الحديث ، على أساس الإيمان بقدرة الإنسان على عقلنة الموجودات ، انبرى ابن خلدون ينقد منهج المؤرخين قبل أن يؤسس ضوابط العلم تأسيسا متفسردا فعرف العلم بشرائطه ، فذكر المعارف المتنوعة وحسن النظر والتثبت ، ثمّ استطرد إلى بيان مصادر الزلل ومسبّبات الطعن في فنّ التّاريخ فإذا هو يجيء بقواعد المنهج العقلاني ليتخذه حكما على النقل وفيصلا في أمر الأخبار.

يقول صاحب المقدّمة معللا منطلقاته: ١٠.. لأن الأخبار إذا اعتمد فيها على مجرّد النقل ولم تحكم أصول العادة وقواعد السياسة وطبيعة العمران والأحوال في الاجتماع الإنساني ولا قيس الغائب منها بالشاهد والحاضر بالذاهب فربما لم يؤمن من العثور ومزلة القدم والحيد عن جادة الصدق، وكثيرا ما وقع للمؤرخين والمفسّرين وأيمة النقل من المغالط في الحكايات والوقائع لاعتمادهم على مجرد النقل غنّا أو سمينا ولم يعرضوها على أصولها ولا قاسوها باشباهها ولا سبروها بمعيار الحكمة والوقوف على طبائع الكائنات وتحكيم النّظر والبصيرة في الأخبار، (ص٩).

ويعود ابن خلدون إلى هذا المعيار الفاصل بعد أن نضجت

مقوماته خلال بسطه لموضوع علمه ، فيستدل بالخلف على هذا البعد الاختباري ويوضح الشيء بضده إذ يشير إلى مصادر الكلب في أخبار المؤرخين قائلا : «ومن الأسباب المقتضية له أيضا، وهي سابقة على جميع ما تقدّم ، الجهل بطبائع الأحوال في العمران فإنّ لكلّ حادث من الحوادث ذاتا كان أو فعلا لا بد له من طبيعة تخصه في ذاته وفيما يعرض له من أحواله، فإذا كان السّامع عارفا بطبائع الخوادث والأحوال في الوجود ومقتضياتها أعانه ذلك في تمخيص الخبر على تمييز الصدق من الكذب ، وهذا أبلغ في التمخيص من كل وجه » (ص٣٥-٣٦) .

وهكذا يفضي هذا المنهج بابن خلدون إلى سنّ قانونه المبسدني الذي يتبوأ منزلسة المقوّم الأصولي لأنه يأخسد مسلك الكليات المطلقة ونعني بذلك قانون المطابقة باعتباره الثمرة الاختبارية القصوى في منهج الاحتكام إلى العقل والايمان بطاقة تجريد المعقول من مظان الوقائع والأحداث ، ولم يكن شيء ممّا نستنبطه اليوم بخفي عن وعي ابن خلدون ، إذ نراه بصريح الإدراك منظرا لقانون يلتمس به الوجه البرهاني على حد اصطلاحاته بنفسه : «وأمّا الأخبار عن الواقعات فلا بد في صدقها وصحتها من اعتبارالمطابقة فلذلك وجب أن ينظر في إمكان وقوعه، وصار فيها ذلك أهمّ من التعديل ومقدّما عليه ، إذ فائدة وإذا كان ذلك فالقانون في تمييز الحقّ من الباطل في الأخبار بالمطابقة . وإذا كان ذلك فالقانون في تمييز الحقّ من الباطل في الأخبار بالإمكان والاستحالة أن ننظر في الاجتماع البشريّ الذي هو العمران، وتمييز ما يلحقه من الأحوال لذاته وبمقتضى طبعه، وما يكون عارضا لا يعتديه ، وما لا يمكن أن يعرض له ، وإذا

- فعلنا ذلك كان ذلك لنا قانونا في تمييز الحق من الباطل في الأُخبار والصدق من الكذب بوجه برهاني لا مدخل للشك فيه، (ص٣٧-٣٧) .

فقانون المطابقة إذا أدرجناه ضمن الممنحى الاختباري في الأصوليّة الخلدونيّة وجدناه بالنسبة إلى البعد العقلاني جنيس قانون الحاجة في البعد البيولوجيّ.

على أنّ كلا البعدين قد تفاعلا عضويًا في جدليّة التّفكير الخلدونيّ، وبتفاعلهما تصاهر كلا القانونين المنبثقين عنهما: قانون الحاجة وقانون المطابقة ، فإذا بالثمرة الأصوليّة تأتي تلقائيا، ألا وهي تولد علم العمران انطلاقا من نقد علم التاريخ، ومن الطبيعي أن يتفرّد ابن خلدون بانجاز هذا العبور الأصولي إذ في نقد العلم توليد للعلم ، وبالتالي فإنّه بقانون المطابقة قد اخصب المعرفة المتصلة بقانون الحاجة.

ولم يرد كل ذلك عفوا ولا ارتجالا، كما لم يرد اشتقاقنا لانتظامه التصاعدي تعسفا ولا جموحا ، وإنما صاحب العلم – من حيث هو واضعه وضابط قواعده – قد وعى انجازه المعرفي واستوعبه أصوليا وهذا ما جوز لنا الحكم بأن الروح الاختباري لدى صاحب المقدّمة هو روح توليدي على صعيد المعارف كليًا.

ورشيق هو النص الذي يصور فيه ابن خلدون وعيه بمكابدة وضع العلم الاجتماعي وإنشاء المعرفة العمرانيّة:

«واعلم أنَّ الكلام في هذا الغرض مستحدث الصنعة غريب

النّزعة عسزيز الفائدة، أعثر عليه البحث وأدى إليه الغوص، وليس من علم الخطابة الذي هو أحد العلوم المنطقية فإن موضوع الخطابة إنّما هو الأقوال المقنعة النّافعة في استمالة الجمهور إلى رأى أوصدهم عنه، ولا هو أيضا من علم السياسة المدنية إذ السياسة المدنية هي تدبير المنزل أو المدينة بما يجب بمقتضى الأخلاق والحكمة ليحصل الجمهور على منهاج يكون فيه حفظ النوع وبقاؤه. فقد خالف موضوعه موضوع هذين الفنين اللذين ربّما يشبهانه، وكأنّه علم مستنبط النشأة، ولعمري لم أقف على الكلام في منحاه لأحد من الخليقة ما أدري، ألغفلتهم عن ذلك، وليس الظنّ بهم أو لعلهم كتبوا في هذا الغرض واستوفوه ولم يصل إلينا، فالعلوم كثيرة والحكماء في أمم النوع الانساني متعددون وما لم يصل الينا من العلوم أكثر ممّا وصل » . (ص٣٨) .

وأكثر منه رشاقة ما حبّره وهو يتحرى التوسط بين وضع العلم ونقده ، إذ كان حريصا على تخليص مادّة العلم من مضمون علم العلم، وفي هذا السعى إجراء لخط الفصل بين محتوى المعادلة المعرفيّة الأولى ومحتوى المعادلة من الدرجة الثّانيّة كما وضحنا آنفا ، ولابن خلدون تحرّز يتوجس فيه الخلط ، إذ ليس من منظورات صاحب العلم إثبات موضوع علمه ، فإن هو سعى ذلك السّمي فإن في ذلك خروجا من «العالم» إلى «الأصوليّ» ولهذه الأسباب المبدئيّة تحرّى ابن خلدون ابراز حواجز الفصل وهو يتركح على قطبين معرفيين لأنّه كان في منزلة نوعيّة: كان عالما ، وناقدا لأصول علمه ، ثم واضعا لعلم جديد فكان حريّا به أن يقول : « . . . فإذن هذا الاجتماع ضروريّ للنوع الإنسانيّ، به أن يقول : « . . . فإذن هذا الاجتماع ضروريّ للنوع الإنسانيّ، وإلا لم يكمل وجودهم وما أراده الله من اعتمار العالم بهم

واستخلافه إيّاهم، وهذا هو معنى العمران الذي جعلناه موضوعاً لهذا العلم، وفي هذا الكلام نوع إثبات للموضوع في فنّه الذي هو موضوع له، وإن لم يكن واجبا على صاحب الفنّ، لما تقرّر في الصناعة المنطقيّة أنّه ليس على صاحب علم إثبات الموضوع في ذلك العلم، فليس أيضا من الممنوعات عندهم، فيكون إثباته من التّبرعات والله الموفق بفضله». (ص٤٣).

\* \* \*

وإذ قد تجلى تناسج المقوم البيولوجي والمقوم العقلاني يما أثمر لوحة التشريح الاختباري فإن بعدا ثالثا قد جاء يعزّزهما ليستكمل وإيّاهما حقيقة السّند الأصولي في تفكير عبد الرّحمان ابن خلدون، ويتجسّم هذا البعد الثالث في التّشكيل الصّوري المرتبط باستتباع حقائق الظواهر في رسمها البياني الذي ينصاع للصّياغة التشكيلية ولذا فقد لا نجازف إن أسميناه بالبعد الرياضي باعتباره أسّا منطقيًا جدليًا يتّخذ صورة القوانين المجرّدة في شكل المعادلة البرهانيّة، ومن البديهي أن التّشكيل الرّياضي، شكل المعادلة البرهانيّة، ومن البديهي أن التّشكيل الرّياضي، على صعيد المعارف، هو الصورة القصوى لكل تجريد ذهني، وبالتّالي فهو معيار ضبط الكليات التّصورية قطعا.

ولسنا نزعم في هذا المضمار أنّنا نستوفي البحث في هذا المقوم، فطبيعة الموضوع – إذا ما اتخذ غرضا معرفيًا لذاته – تستوجب استقصاء حديث ابن خلدون عن قطاع المعرفة الصحيحة من جهة، وتتبع كل مراحل الصّياغة البيانيّة ذات الطابع التّشكيليّ من جهة أخرى، وهذا ما قد يفرغ له بالدرس والاستنباط ذوو المشرب المختصّ بالبحث في أصوليّة الفكر الرّياضيّ . ولكنّنا

لا نروم شيئا من ذلك ، وإنما نقصد فحسب التّلميح إلى وجود ترابط برهاني ذي احتكام رياضي في صميم المنهج الاستدلالي لدى ابن خلدون بالذّات ، فحيرتنا إذن منهجية أصوليّة أكثر ممّا هي استقصائية مختصّة ، لأنّنا نراهن بوجود هذا المقوّم الرّياضي في حدّ ذاته كما نراهن بتفاعله العضوي مع البعدين الآخرين : البعد البيولوجي والبعد العقلاني .

إنّ أبرز ما يتسنى اشتقاقه من الفكر الخلدوني في هذا المقام بغية صوغه على المعيار الرّياضي هو ارتكازه على مبدلا التّناسب باعتباره ناموسا إجرائيّا يفعل فعله في الحوادث والواقعات، وباعتباره قانونا تجريديّا يوفّر للعقل لحظات من السّيطرة على الظواهر في الوجود. ولمبدل التّناسب سلطان غريب في تفسير مقوّمات الحدث الإنسانيّ ، كما أنّ له نزوعا واضحا إلى تخلل كل تجليات التّواجد العمرانيّ ، وقد أحكم ابن خلدون استغلاله إلى مرتبة غدا معها أسّا معرفيا نزعم أنّ له بموجب ذلك طاقة الممقوم الأصولي العام ، فليس قانون التّناسب مجرّد تشكيل صوريّ ، ولا هو مجرّد إسقاط ذهنيّ ، وإنّما هو وقوف من ابن خلدون على حقيقة مزدوجة : قدمها الأولى في حقل الواقع المعيش ، وقدمها الثانيّة في حيز التّصوّر المعرفيّ . ولكل تلك الأسباب اكتسى هذا القانون طابع الاختبارية مما ترتكز عليه نظريّة ابن خلدون في المعرفة والإدراك .

ولمبدأ التناسب صور يتجلى بها ، منها صورة المعادلة الحبرية التي تتحدّد علاقة الطرفين فيها، لا بالطرد ولا بالعكس، وإنّما بالتّكاثر والرجحان ، بمعنى أنّ التّناسب الجبرى وإن

إنضوى في سلم التزايد المطرد فإنّ أحد طرفيه يتفرّد بتصاعد يختلف قدره عن نسبة التزايد في الطرف الآخر ، فتصبح النّسبة المعقودة بين طرفي المعادلة هي نفسها متحرّكة إذ تتصاعد وفق رسم جبري مخصوص ، فيكون التناسب بين الطرفين هو ذاته مرفوعا إلى قوّة ما ، بحيث إذا كانت (س) تتضمن قيمة معيّنة هي (ق)، فإن دخول(س) في تعامل عددي تتضاعف فيه تبعا للعدد (أ) ينتج عنه أنّ (ق) تتضاعف عندئذ تضاعفا يجاوز حجم (أ) فيصبح مرفوعا إلى القوّة (ن) كما لو أنّ :

س\_\_\_ق أ (س)—ق × أ<sup>ن</sup>

هذا النّموذج من التّناسب نجده مفتاحا في كشف ابن خلدون لحقيقة موضوع العمران، لأنّه العامل المفسّر لضرورة الاجتماع الإنساني في حدّ ذاته، وصورة ذلك أنّ الاقتضاء البيولوجي يرضخ الإنسان إلى قانون الحاجة كما سبق أن بينّاه وهذا القانون هو بمثابة التّعادليّة المستمرة يسعى إليها الإنسان متركحا بين الحاجة وسدّ الحاجة، أي بين تحدّي طبيعته له واستجابته لذلك التّحدي، غير أنّ إرساء التعادلية متعدّر إطلاقا على الإنسان في وجوده الفرديّ، فهو إذن كائن متبدّد طالما تصوّرناه منعزلا، ولكنّ اجتماع الفرد إلى الفرد هو الذي يخلق التّناسب الجبريّ لأن في اجتماع الأفراد حصولا لما يوفر حاجة هؤلاء الجبريّ لأن في اجتماع الأفراد حصولا لما يوفر حاجة هؤلاء الأفراد وأكثر، وهكذا كلما تظافر الأفراد في وجودهم العدديّ توصل محصولهم إلى فوائض في القيمة تتزايد تزايدا متصاعدا في الحجم والنّسبة.

هكذا يصبح الفرد مثال الطّرف الأول في المعادلة الذي هو (س) ومخصوله القيمي هو الطرف الثاني (ق) ويكون التضاعف العددي (أ) مقتضيا لتضاعف القيمة على نسق جبري بخيث إنّ الفوائض تجسّمها القوّة (ن) التي ترفع إليها (أ) في الطرف الثاني من المعادلة.

وهذا القانون منسخب على كل الظُّواهر في الوجود الإنسانيّ من المأكل إلى الملبس، ومن المسكن الواقي من عوارض الطبيعة إلى المكمن الحامي من موجوداتها الضارية ، ومن رام تتبّع هذا المبدأ التّناسبيّ من حيث هو ناموس أصولي كفاه الرّجوع إلى مقدّمات الباب الأوّل في «العمران البشريّ على الجملة ،. ولم يكن إطلاق ابن خلدون على ذلك لفظ «المقدّمات» إلا صورة للوعي المعرفي ذي العمق الأصولي ، ولكن لو فتشنا عن نموذج هذا التّشكيل الرياضي في صلب هذا السّياق لألفيناه جليا في هذه الصّياغة المقتطفة: «إنّ الله سبحانه خلق الانسان وركّبه على صورة لا يصبح حياتها وبقاؤها إلا بالغذاء، وهداه إلى التماسه بفطرته وبما ركب فيه من القدرة على تحصيله، إلا أنّ قدرة الواحد من البشر قاصرة عن تحصيل حاجته من ذلك الغذاء غير موفية له بمادة حياته منه (...) ويستحيل أن توفي بذلك كله أو ببعضه قلرة الواحد ، فلا بد من اجتماع القدر الكثيرة من أبناء جنسه ليحصل القوت له ولهم فيحصل بالتّعاون قدر الكفاية من الحاجة لأكثر منهم بأضعاف، (ص٤١-٤٢) . ومن الصور التي يجيء عليها مبدأ التناسب في تفكير ابن بجلدون صورة المعادلة الهندسية ،حيث يقترن طرفاها بنسبة معقودة ترتكز على خاصّية التوالد المطرد، لأن هذا الضّرب من الارتباط بين السّبب والنّتيجة تتظافر عليه مكوّنات التراكم الكمّي الذي يتحوّل إلى إخصاب نوعيّ ، فيكون بين محصول الكمّ ومحصول الكيف اطراد في القيمة يسدّد التفاوت في الحجم ، وهكذا يتخذ هذا التناسب الهندسيّ شكل البناء الهرميّ حيث تتحكم قاعدة البناء في صيرورة قمّته بحيث لا تأتي البنية الفوقيّة إلا تولدا عن سلم البناء والانتظام في الهرم بكليّاته.

أمَّا نموذج هذا التَّناسب فتجده متخللا نسيج التَّفكير الخلدونيّ في نشأة العلوم والمعارف انطلاقا من استكمال ضرورات المعاش في الوجسود الإنساني . ويقف ابن خلدون في هذا المسار بوعي معرفي" حادٌ، وتجريد موضوعي مركز على ظاهرة تولد الحاجة الفكريّة حالما تسدّ الحاجات العضويّة ، وهو ما يفضي بالاجتماع الإنساني إلى التّفرغ للنّشاط العقلي بمجرّد إحكامه سبل الكسب والمعاش فيما هو ضروري لبقائه، فتتولد عندئذ العلوم والمعارف بالتدرّ ج والملاحقة ويكون بناؤها هرميّ التُّكوين : قاعدة الهرم هي البنية المعاشية وسنمه هو البنية المعرفيّة، أمَّا سور الهرم الاجتماعيّ وسياجه فإنما هو الدُّولة ذاتها، وهنا سرّ آخر - على حدّ تصريح ابن خلدون - وهو أن الصّنائع وإجادتها إنما تطلبها الدُّولة فهي الَّتي تنفق سوقها وتوجُّه الطالبات إليها، وما لم تطلبه الدولة وإنما يطلبه غيرها من أهل المصر فليس على نسبتها، لأنّ اللّولة هي السّوق الأعظم وفيها نفاق كلّ شيء (ص٤٠٣).

وهكذا يكون تولد العلوم متناسبا على قدر مخصوص من إزدهار قاعدة الهرم ونمائها لأنّها صورة المعاش وحقل الاقتصاد.

يقول ابن خلدون في هذا السّياق : «في أنّ الصّنائع تكمل بكمال العمران الحضري وكثرته ، والسّبب في ذلك أنّ الناس ما لم يستوف العمران الحضري وتتمدّن المدينة إنّما همّهم في الضّروري من المعاش ، وهو تحصيل الأقوات من الحنطة وغيرها فإذا تمدّنت المدينة وتزايدت فيها الأعمال ووفت بالضّروري وزادت عليه صرف الزّائد حينئذ إلى الكمالات من المعاش، ثمّ بأنّ الصّنائع والعلوم إنّما هي للإنسان من حيث فكره الذي يتميّز به عن الحيوانات ، والقوت له من حيث الحيوانيّة والغذائيّة، فهو مقدّم نضروريّته على العلوم والصّنائع وهي متأخّرة عن الضّروري وعلى مقدار عمران البلد تكون جودة الصّنائع للتأنّق فيها حينئذ واستجادة ما يطلب منها بحيث تتوفر دواعي التّرف والثروة الصناء والترف والثروة الصناء على العلوم والصّناء المنائع للتأنّق فيها حينئذ

ويقول مذكرا (ص٤٣٤): « في أنّ العلوم إنّ ملا تكثر حيث يكثر العمران وتعظم الحضارة، والسّبب في ذلك أنّ تعليم العلم كما قدّمناه من جملة الصّنائع وقد كنّا قدّمنا أنّ الصّنائع إنّما تكثر في الأمصار، وعلى نسبة عمرانها في الكثرة والقلّة والحضارة والتّرف تكون نسبة الصنائع في الجودة والكثرة، لأنّه أمر زائد على المعاش فمتى فضلت أعمال أهل العمران عن معاشهم انصرفت إلى ما وراء المعاش من التّصرّف في خاصّية الإنسان وهي العلوم والصّنائم».

على أنّ مبدأ التّناسب يتّخذ شكلا ثالثا في مظانّ الفكر الخلدوني "

فيأتي على صورة المعادلة الفيزيائية التي تنطلق من حضور الزّمن في كلّ تعامل حركي من الوجود ، ذلك أنّ محصول القوى المختلفة إنّما يتحدّد بنسبتة من الزّمن ، وليس للظّواهر – سواء البشريّة منها أو الطّبيعيّة – من فعل أو تحويل أو صيرورة إلا بمقتضى نسبة قواها من الزّمن الصّائرة فيه .

فالزّمن إذن هو معدّل التّكافؤ أو الرّجحان بين الفعل ومحصول الفعل، لذلك فإنّ بين الزّمن والفعل تناسبا عكسيّا في تحديد المحصول الواحد بمعنى أنّ ثمرة تفاعل القوّة في الزّمن تتجسّم قطعا في محصول محدّد، فإذا تضاءلت القوّة ازداد الزّمن حتما لبقاء نفس المحصول وإذا تضاعفت القوة تناقص الزمن بالضّرورة. فإذا اعتبرنا أنّ محصول القوّة في الزّمن هو فعل ورمزنا إليه بر(س) كان لدينا:

س = قوة × زمن

وعن ذلك يترتب بالضرورة أنّ القوّة هي نسبة المحصول على الزّمن بحيث :

قوة = س زمن

وأنَّ الزَّمن هو مطابق لنسبة المحصول على القوَّة :

زمن = <del>س</del> قوة

وهذا ما يحدّد قانون التّناسب الفيزيائي باعتباره ناموسا يحقق اطراد الظواهر ويمكن العقل من تشريح تواترها وعقلنة حركتها.

ولا شك أنّ أهل النّظر في أصوليّة العلوم الصّحيحة لو تفرّغوا إلى استنطاق مقدّمة ابن خلدون طبق رؤاهم لتوصّلوا إلى الاستدلال على عمق هذا القانون ولأعانونا على سبر أغواره الأصولية في المنظرمة الفكريّة العامّة ، ولكتنا – من موقعنا المعرفي المخصوص – نكتفي برسم نموذج ندلّل به على ثبوت هذا القانون الفيزيائي دون أن نزعم استيعابه كليّا في ثنايا المقدّمة

لقد جاء هذا النّموذج في معرض حديث ابن خلدون عن الموضوع المنكار ثمرة الكيمياء واستحالة وجودها ومنطلقه في الموضوع استبانة الشرائط الأولى التي تتم بها عملية النّشوء في الظواهر، ويحدّد منذ البدء قانونا تكوينيًا يستوجب اجتماع والمولّدات العنصريّة وعلى نسبة متفاوتة، وإذ لو كانت متكافئة في النّسبة لما تم امتزاجها و فلا بد من جزء يتغلّب في الامتزاج على العناصر الأخرى، وهو مبدأ طبيعي في تفاعل عناصر الكون العناصر الأخرى، وهو مبدأ طبيعي في تفاعل عناصر الكون جملة، ثم يتعيّن حصول طاقة حراريّة مؤثّرة إذ ولا بد في كلّ ممنزج من المولّدات من حرارة غريزيّة هي الفاعلة لكونه ، ممنزج من المولّدات من حرارة غريزيّة هي الفاعلة لكونه ، وعندئذ يأتي ناموس الزّمن لأن عمليّة الفعل والتّأثير تقتضي في أطوارها رسما من التّواقت يسميّه ابن خلاون وزمن النّكوين و (٥٢٨٠) .

من هذا المنطلق يتضّح كيف انّ كل عمل بشري إنّما هو بوجه من الوجوه «مساوقة لفعل الطّبيعة » ، ولا مساوقة إلا بالإذعان إلى سلطان الزّمن والرّضوخ إلى معادلته ، وهكذا يضع ابن خلدون يده على قانون النسبيّة بين الزمن والفعل فيهتدي إلى أن التناسب طردي بين عنصر الزمن وقيمة المحصول مثلما أنَّ هذا التناسب

يغدو عكسيًا بين الزمن وطاقة التأثير عند البقاء في حدود المحصبول الواحد، لأن «مضاعفة قوّة الفاعل – على حدّ تعبير ابن خلدون – تنقص من زمن فعله» و «إذا تضاعفت القوى والكيفيات في العلاج كان زمن كونه أقصر من ذلك ضرورة». كما أنّ مقدار الزمن إذا تناقص «ينوب عنه من مقدار القوى المضاعفة ويقوم مقامه». (ص٢٨٥) .

\* \* \*

أمًا وقد استقامت لدينا الصور الثلاث المجسَّمة للبعد الرياضيُّ من حيث هو مستند أصولي ضمن الكليات المنهجية يأتي مكمّلا للبعد البيولوجي والبعد العقلاني فقد تعيّن على الباحث تجاوز مستوى التقرير الواصف للخروج بهذه الدعامة المعرفيّة من السَّمة الصورية بغية استنباط توظيف البعد الرِّياضي في التَّفكير الخلدوني ، وهو ما يسمح باستشفاف الوزن الأصولي لهذا المنحى التشكيلي عموماً . إنَّ مراودة ابن خلدون ، ومعالجة نصوصه واستكشاف ثنايا منطلقاته، والغوص على أغوار مظانّه ، كل ذلك من شأنه أن يوقفنا على القانون الكلي الذي يُنظِّر به ابن خلدون فاعليَّة مبدإ التناسب بوعي قاطع، وهذا القانون معرفي أو لا يكون، وقد جاء كذلك فعلا ولنصطلح عليه بقانون استخراج المجهول من المعلوم ، على حدّ ما يكون لديك سلسلة من المعادلات فيها المعاليم وفيها المجاهيل، فإذا كانت المعادلات على نسب مخصوصة كمّا وكيفا توصّلت إلى تحديد العناصر المجهولة انطلاقا من العناصر المعلومة.

إنّ هذا الأس المعرفي من الاطراد لدى ابن خلدون بحيث يصبح قانونا غالبا ينسحب على كل المقوّمات المنهجية لديه فهو « صورة العمل في استخراج المطلوب » حينا وهو « استخراج للجواب من السؤال حينا آخر » (ص١١) ثم هو « اقتناص المطالب المجهولة من الأمور الحاصلة المعلومة » وذلك عندما يتصل بالمنطق ، لأنه الضابط لعلاقة الفكر بالموجودات حينما يلتمس حقائقها (ص٤٧٨) . على أنّ هذا القانون يتبلور بما يؤهله إلى الصياغة التجريدية ذات الطابع التنظيري فيجيء على تصريح قاطع بالترابط الوثيق بينه وبين مبدإ التناسب : «فالتناسب على المحصول على المقدمة ـ هو سبب الحصول على المجهول من المعلوم الحاصل للنفس وطريق لحصوله لا سيّما من أهل الرّياضة ، فإنّها تفيد العقل قوّة على القياس وزيادة في الفكر وقد مرّ تعليل ذلك غير مرّة . » (ص١١٨) .

ويلح ابن خلدون في نفس السّياق على قانون التّناسب في الوجود داحضا به كثيرا من خدع المعارف الزائفة كالعمل بالزايرجة ، وكالمعاياة التي يضرب لها مثلا يقرّب أمر التناسب إلى ذوي البصائر الحسيّة : «مثاله لو قيل لك خد عددا من الدراهم واجعل بإزاء كل درهم ثلاثة من الفلوس ، ثم اجمع الفلوس التي أخذت واشتر بها طائرا ثم اشتر بالدراهم كلها طيورًا بسعر ذلك الطائر فكم الطيور المشتراة بالدراهم فجوابه أن تقول هي . تسعة لأنّك تعلم أنّ فلوس الدّراهم أربعة وعشرون ، وأنّ الثلاثة ثمنها، وأنّ عدّة أثمان الواحدة ثمانية، فإذا جمعت الثّمن من الدّراهم إلى الثمن الاخر فكان كله ثمن طائر فهي ثمانية طيور

عدة أثمان الواحد، وتزيد على الثّمانية طائرا آخر وهو المشترى بالفلوس المأخوذة أوّلا وعلى سعره اشتريت بالدّراهم فتكون تسعة ، فأنت ترى كيف خرج لك الجواب المضمر بسر التّناسب الذي بين اعداد المسألة، والوهم أوّل ما يلقي إليك هذه وأمثالها إنّما يجعله من قبيل الغيب الذي لا يمكن معرفته ، وظهر أنّ التّناسب بين الأمور هو الذي يخرج مجهولها من معلومها».

فقانون استخراج المجهول من المعلوم طبقا لمبدإ التناسب هو السند الأصولي الذي يجسم معطى كليّا يتصل بفلسفة الممناهج ونظريّة الإدراك ، وبموجب ذلك سوغنا حمله محمل الأس المعرفي . . . .

ويتجلى إذن كيف أنّ هذا القانون بالنّسبة إلى المقوّم الرياضي هو جنيس قانون الحاجة في المقوّم البيولوجي ، وكلاهما جنيس قانون المطابقة في المقوّم العقلاني ، على أنّ المقوّم الرياضي قانون المطابقة في المقوّم العقلاني ، على أنّ المقوّم الرياضي ذاته إنّما جاء بمثابة البعد الثالث من أبعاد الحجم في الوجود المعرفي ، فقد كان كل من المقوّم البيولوجي والمقوّم العقلاني مستوفيين حقّ الطول والعرض من حيث التصور حسا وتجريدا ، وهو ما يرتسم بمناط الهندسة المستوية ، أمّا بدخول المقوّم الرّياضي فإنّ التّركيبة المعرفية قد أكتسبت بعدها الثالث وهو بعد العمق ، فكان الأس الرياضي بمثابة جسر العبور من الهندسة المستوية إلى الهندسة الفضائية بل قل هي ـ على حدّ اصطلاحات علم الضوء والمرايا في العصر الحديث ـ بمثابة شعاع لازر .

فإلى تعاضد هذه النقومات المعرفية الثلاثة يعزى اصطباغ

نظرية ابن خلدون بصبغة الحجم الكثيف بعد تجاوزها نمط التصوير المسطح ، وإلى تعاضد القوانين القسابعة وراء تلك المقومات يعزى إتسام الأصولية الخلدونية بالسّمة الاختبارية ، وهي السّمة التي أعثرنا عليها المنطلق الذي نصدر عنه ، أي منظور عالم اللسان الملتزم بشمولية المعارف وحيرة التقصي الأصولي بينها على ما أسلفناه حالما جلونا الركيزة العبدئية التي استقطبت خصائص الاختبارية في منهج البحث داخل شبكة النسيج المعرفي في الفكر العربي ، وقد رأيناها تتجسّم في اطراد الحيرة اللسانية باعتبارها أم الثوابت من المقدّمات الأصولية العربية .

فطبيعي أن تأتي بحوث ابن خلدون في الظاهرة اللغوية ضاربة جدورها في منهجية اختبارية تتحرّى التشريح الموضوعي وتستكشف نواميس الحدث اللساني من حيث هو أداة للمعرفة وموضوع لها في نفس الوقت.

ومفتاح التصور العلمي في شأن الظاهرة اللسانية يأتي عند ابن خلدون في مستوى التعريف الذي يحدد به اللغة، ويستند هذا التعريف إلى كل عناصر التفكيك الاختباري إذ يستجمع جملة من القواعد أهمها التصويت والتواصل والعقد الجماعي " اعلم أن اللغة في المتعارف هي عبارة المتكلم عن مقصوده وتلك العبارة فعل لساني فلا بد أن تصير ملكة متقرّرة في العضو الفاعل لها وهو اللسان وهو في كل أمّة بحسب اصطلاحاتهم . » (ص ٢٦٥) .

ولئن كان ابن خلدون في هذا المضمار وريث سنّة مطّردة عند كثير من أعلام الفكر اللغوي في الحضارة العربية الإسلاميّة

فإنّه ما إن يزيد الظاهرة اللسانية كشفا وتمحيصا حتى يهتدى إلى تبزلها في صميم البعد الاجتماعي للتواجد البشري، فتتحول إلى نسيج رابط لكل أضلاع الهرم العمراني ، لأنّ ملكة تأليف الكلام على مقتضى أساليب المجموعة البشرية وقوالب لسانها هو الذي يفضي إلى تركيب المقاصد والأغراض بين الفرد والجماعة.

على أنّ هذا البعد الاجتماعيّ في تقدير الظاهرة اللغويّة يمثّل هو الآخر أسّا متواترا في الفكر العربي إجمالا، بل لعله يجسّم نقطة تقاطع المؤثرات المعرفية التي استقى منها ابن خلدون تصوراته المنهجية وحتى التّعبيرية ، ولا شك أنّ مدوّنة صاحب العبر تكشف عن تقرّد في مستوى المصطلحات وفي مستوى الصياغة الأسلوبيّة أيضا، ولكن هذا التفرد ليس تولدا بالطفرة إطلاقا ولكن له جذورا لو سعينا إلى استقصائها لحددنا لها مراجعها في ميراث الفكر العربي

إنَّ هذا الإِشكال لهو من المواطن التي يشمر فيها مبدأ امتزاج الاختصاصات، فلو تكامل البحث بين عالم التّاريخ وعالم اللسان لتوصلا إلى كشف نقدى للمؤثرات المعرفيّة التي أحاطت بفكر ابن خلدون، والذي يتسنى لعالم اللسان أن يقدّمه في هذا المضمار هو التحليل المقارن بين النصوص على أساس بنية الأسلوب في الصياغة التعبيرية ممّا يكشف نسيج التركيب اللغوي المؤثر بمقاهيمه ومصطلحاته وقوالب صياغته. وقد وقفنا على جملة من النصوص للجاحظ وابن مسكويه والتوحيدي وإخوان الصّفاء نزعم مبدئيا أنّها قد وجهت ابن خلون وجهة مخصوصة وقد

نفرغ لتحليلها تحليلا مقارنا إذا تظافر على البحث ذوو النظر التاريخيِّ والاجتماعي، وحيث لا يسمح المقام بالاستطراد إلى هذا الإشكال الفرعي فإنّنا نكتفي بضرب نموذج نورده دون استيفاء حقّه في الكشف والتعليل ، ومقصدنا منه الاستدلال على أنّ ابن خلدون قد كان يهتدي بمنارات ذهنية أضاءت فكره الاجتماعي ، وفتقت قريحته في وضع علم العمران، بل إنّ هذه النصوص قد كانت مثل الضوابط المؤثرة في لغة ابن خلدون ذاتها حتى إنّك لو أصغيت إليها عفوا أو استدرجت إليها من يصغي ـ بالرّويّة أو بدونها ـ ولم تنسبها لحملها السامع على أنها نصوص خلدونيّة، وهذا الاختبار وإن لم يكن في حدّ ذاته ذا معيار مطلق فإنّه يتخذ في علم التحليل اللغوي رائزا من الروائز الدَّالة ؛ ولتأخذ من ذلك شاهدا : «إنَّ السبب الذي احتيج من أجله إلى الكلام هو أنّ الإنسان الواحد لمّا كان غير مكتف بنفسه في حياته، ولا بالغ حاجاته في تتمّة بقائه مدته المعلومة وزمانه المقدّر المقسوم ، احتاج إلى استدعاء ضروراته في مادّة بقائه من غيره، ووجب بشريطة العدل أن يعطي غيره عوض ما استدعاه منه بالمعاونة التي من أجلها قالت الحكماء: إنَّ الانسان مدنى بالطبع، وهذه المعاونات والضرورات المقتسمة بين الناس ، التي بها يصح بقاؤهم وتتم حياتهم وتحسن معايشهم هي أشخاص وأعيان من أمور مختلفة وأحوال غير متَّفقة، وهي كثيرة غير متناهية، وربّما كانت خاضرة فصحت الإشارة إليها ، وربّما كانت غاثبة فلم تكف الإِشارة فيها ، فلم يكن بدّ من أن يفزع إلى حركات بأصوات دالة على هذه المعانى بالاصطلاح، ليستدعيها بعض النّاس من بعض وليعاون بعضهم بعضا فيتم لهم البقاء الإنساني وتكمل فيهم الحياة البشريّة ، هذا النص ذو الطّابع الخلدونيّ كما نزعم ، هو لابن مسكويه (٣٢٠هـ-٤٢١هـ) من المصنّف المشترك بينه وبين أبي حيّان التّوحيديّ الموسوم بالهوامل والشوامل . (-7) .

\* \* \*

ومن دلائل المنهج الاختباري وثماره في نفس الوقت تحليل ابن خلدون لظاهرة التحوّل اللغوي بموجب سلطان الزّمن على الإنسان : الحيوان الناطق باللسان ، فاللغة هي أحد مفاعلات الوجود الإنساني إذ هي طرف المعادلة النّوعيّة لثبوت خصوصيّة الإنسان ، ولمّا كان الإنسان حصيلة تعادليّة بين طرفي وجود المادّة زمانا ومكانا ، فإنّ معادلة التفاعل تنصهر فيها عناصر اللغة والمكان والزمان فينتج حتما التغيّر والاستحالة .

فالإقرار بسلطان الزمن على اللغة ـ وإن تلبّس بموقف معياري ـ فإنّه صفاء في الرؤية الاختبارية لأنه ناطق بقانون التغيّر اللغوي ولقد تمكن ابن خلدون بفضل ما حظي به من بعد زمني وعمق أصولي أن يرى هذه الظاهرة بمجهر الزمن المكبّر ولم تختلط عليه السبل في شيء عندما صوّر حتميّة التطوّر النوعي الطارىء على المؤسسة اللغويّة بحكم انضوائها تحت ناموس الزمن ، وانطلاقا من استقراءاته اللسانيّة الحاضرة في زمانه استطاع أن يرتقب مراحل الزمن صعودا إلى الماضي فاستكشف قوانين التغيّر منذ مطلع النّهضة العربيّة الإسلامية وبذلك استطاع أن يسقط النواميس المحرّكة للظاهرة اللغويّة

من حاضره المعاين إلى الماضي الغيابي ، فتسنى له أن يقيم جدليّة تطوريّة أساسها مبدأ التراكم والتّغاير.

وينظر ابن خلدون ظاهرة التحول والانسلاخ انطلاقا من مبدأين أساسيين هما المخالطة والغلبة ، فأمّا المخالطة ـ التي هي احتكاك بالمجاورة ـ فتمثّل الثقل الاجتماعي في القضية اللغويّة، وهي بذلك نموذج الضغط «العمراني» بالمعنى الخلدوني الصّائر بعده إلى دور كايم، وأمّا الغلبة فهي المحرّك الحضاري والسياسي في تطوّر اللغة إذ تمثّل قانون التداخل اللغوي طبقا لميزان القوى في الصرّاع السياسي بين المجموعات المتغايرة.

على أنّ صاحب العبر وإن احتفظ شكليّا بالموقف المعياري من ظاهرة التّغيّر فظلّ ينعتها بما لا يخلو من شحن تهجيني دأبت عليه سنن الفكر الصّفوي في تاريخ الجضارة العربيّة وبموجب تلك السّنن سمّى التّغيّر فسادا \_ فإنّه قد نفذ إلى حقائق الظّاهرة ولا سيّما في نشوئها وتسرّ بها إلى الفرد ثمّ إلى المجموعة حتّى يتوطّد عليها اللسان باعتباره المؤسّسة الجماعيّة المثلى.

فمجيء الإسلام إلى العرب وخروجهم به من الحجاز إلى حوزة الأمم الأخرى ثمّ طلبهم الملك، كلَّ ذلك قادهم إلى مخالطة غيرهم من المجموعات اللَّغويّة، ولمّا خالطوهم «تغيّرت تلك الملكة بما ألقى إليها السّمع من المخالفات الّتي للمستعربين والسّمع أبو الملكات اللسانيّة» وهكذا تغيّرت «بما ألقى إليها ممّا يغايرها لجنوحها إليه باعتياد السّمع».

ويريد ابن خلدون مشكلة التَّحوّل عن طريق التَّسرّب بالاحتكاك والتداخل كشفا واستنطاقا مقيما قانونه الجدلي

الذي بموجبه يتمازج العنصران فيصدر عن انصهارهما عنصر ثالث مغاير لكليهما: «ثمّ إنّه لمّا فسدت هذه الملكة لمضر بمخالطتهم الأعاجم وسبب فسادها أنّ النّاشيء من الجيل صار يسمع في العبارة عن المقاصد كيفيّات أخرى غير الكيفيّات الّتي كانت للعرب فيعبّر بها عن مقصوده لكثرة المخالطين للعرب من غيرهم، ويسمع كيفيّات العرب أيضا حاضات عليه الأمر وأخذ من هذه وهذه فاستحدث ملكة » (ص٥٥٥) .

ويبلسغ نفاذ الحس الاختباري عند ابن خلدون نموذجه الأوفى في المطارحة اللغويّة عندما يهتدي إلى أنّ التغيّر المتسلّط على اللغة العربية قد جرها من صنف اللغات التأليفية إلى صنف اللغات التحليليّة وذلك في الممارسة الحيويّة العربيّة وأن سقوط حركات الاءراب قد استعاضت عنه اللغة بقوانين داخليّة انتظمت بموجبها العربيّة انتظاما جديدا. على أن صاحب المقدّمة \_ بثاقب الرّؤية الموضوعيّة \_ يقرّر، في جزم، حكمة البناء اللغوى وقابليّة اللسان، أيّا كان إلى العقلنة : وفي أنّ لغة العرب لهذا العرب مستقلة مغايرة للغة مضر وحمير، وذلك أنا نجدها في بيان المقاصد والوفاء بالدّلالة على سنن اللسان المضريّ، ولم يفقد منها إلاّ دلالة الحركات على تعيّن الفاعل من المفعول، فاعتاضوا منها بالتَّقديم والتَّأخير وبقرائن تدلُّ على خصوصيّات المقاصد (...) ولعلّنا لو اعتنينا بهذا اللّسان العربي لهذا العهد واستقرينا أحكامه نعتاض عن الحركات الإعرابية في دلالتها بأمور أخرى موجودة فيه تكون بها قوانين تخصّها، ولعلَّها تكون في أواخره على غير المنهاج الأوَّل في لغة مضر، فليست اللغات وملكاتها مجّانا، (ص٥٥٥-٥٥٧).

على أن قانون التغيّر والاستحالة لا يتسلط على اللغة من حيث هي نظام مغلق وإنّما هو يبدأ بالنفاد إلى مسامّها عبر جهازها الدّلاليّ، ويتطرّق ابن خلدون إلى ظاهرة تغيّر الدّلالات في الكلام من خلال كشفه لحقائق العلم البلاغي الموسوم بالبيان في معناه الموسّع – وهو إذ يعمد إلى تحسّس مقوّمات هذا العلم بمنظار الأصولي الباحث في الرّكائز المعرفيّة التي تقوم عليها أفنان العلوم الإنسانيّة يهتدي إلى استنباط طريف لا يستطيع النّاظر اللساني المعاصر إلا أن يقرّبه من منهج العلاميّين في بحث أسرار اللغة.

ومفاد ما يقرّره صاحب العبر هو أنَّ تحويل دلالة الألفاظ من وجهتها الابتدائية يخرج بها أصلا عن دلالة اللغة من حيث هي نظام خطابي معين ويلج بها الدّلالة بالهيئات والأحوال والمقامات، ومعناه أنَّ الذي يدل في حالة تركيب الكلام على المجاز ليس هو ذات الألفاظ بقدر ما هو مواضع بعضها بالنسبة إلى بعض من جهة ، ومواضعها بالنسبة إلى العقل المفكّر والمدرك لعلاقتها من جهة أخسرى.

وهكذا يغدو تولد المواضعات داخل اللّغة تحوّلا من دلالة اللسان إلى الدّلالة العلاميّة المنضافة إلى الحدث الخطابيّ، فهذه الأساليب من مجاز واستعارة وغيرها «كلّها حكما ينصّ عليه ابن خلدون دلالة زائدة على دلالة الألفاظ من المفرد والمركّب، وإنّما هي هيئات، وأحوال الواقعات جعلت للدّلالة عليها أحوال وهيئات في الألفاظ كل بحسب ما يقتضيه مقامه فاشتمل هذا العلم المسمّى بالبيان على البحث عن هذه الدّلالة التي للهيئات والأحوال والمقامات» (ص ٥٥١) .

على أن البحث في أمر تولّد المواضعات المعجمية يقترن بتولد العلوم والمعارف لأنه يحقق مبدأ أصوليًا يتصل مباشرة بالإدراك المعرفي عن طريق قضاياه اللسانيّة، وهو أن لا مناص لأهل كل علم وأهل كل صناعة من ألفاظ يختصّون بها للتعبير عن مراداتهم وليختصروا بها معاني كثيرة، ولهذا التقرير بعد معرفي بما أنه يربط الفكر باللغة من حيث يعلق العلم على أدواته اللغويّة، كما أن لهذا القانون انعكاسا مباشرا على الرّابطة العضويّة المعقودة بين العقل البشري والمعرفة الكونيّة.

وذلك أن نفاذ الفكر لمحصول العلم بالإدراك، فالتّمثّل، فالاستيعاب، لا باب له إلا ثبته الفني ممّا يجعل اللغة مسؤولة بريئة في نفس الوقت: هي مسؤولة عن إيصال الفكر لمضمون المعرفة وهي كذلك بريئة لأنّ قصور الإنسان عن إدراك المخزون العلمي الذي هي حامل به لا تلقى تبعته على اللغة وإنّما ذلك يعزى إلى قصور في ملكات الإدراك التي للعقل.

فإذا تقرّر مبدأ اقتضاء كل علم لثبت اصطلاحي مخصوص انبسطت الإشكالية الجوهرية التي هي كيفية اشتقاق هذا . الشبت من صحيم المواضعة اللغوية القائمة ، وهنا ، بالضبط والتحديد ، تكمن طواعية اللغة في تحريك شبكة مواضعاتها بالتوليد والتناسخ ، وفكرة ثبت العلوم قد تبلورت في ذهن ابن خلدون بكيفية سمحت له بأن يتحدّث عنها مجرّدا لها عبارتها المخصوصة دونما إحساس باختلاط أو تلابس : فهو يقرن المعرفة بمصطلحها الفني ممّا يجعل صاحب العلم محتاجا المي معرفة اصطلاحاته ليكون قائما على فهمه » . (ص٥٥٥) .

والسذي يخصّ مبحثنا في هذا المقام هو أن ابن خلدون قد صور بحس لساني طريف كيفية نشوء ثبت العلوم ابتداء من رصيد اللغة القائم فعلا، وذلك بواسطة التحويل التواطئي الذي يرتكز على اشتقاق اقتران دلالي حادث من اقتران سالف. ومن أوضح الأمثلة الخلدونية على هذه الظاهرة اللصيفة باللغة ما نستقرئه من ثبت اصطلاحي في علم الحديث يورده صاحب المقدّمة استدلالا على اكتساح العلم أجهزة اللغة بالتحويسل والتوليد؛ وممّا صاغه علماء الحديث بالوضع الاصطلاحي الطارىء طبقا للمراتب المنتظمة في فنهم «الصحيح والحسن والضعيف والمرسل والمنقطع والمعضول والشّاذ والغريب والمشكل والتصحيف والمرسل والمختلف، ولكن أطرف ما في استقراء والتصحيف المفترة والمختلف، ولكن أطرف ما في استقراء علم الحديث فيكون بذلك قد طابق بالتمام بين المعرفة وثبتها الاصطلاحي المحوّل عن وضعه الدّلالي المشترك إلى الوضع الاصطلاحي الحوّل عن وضعه الدّلالي المشترك إلى الوضع المعرفي الحادث (ص 1 ٤٤ - ٤٤٤).

\* \* \*

وممّا يبدو على حظّ وافر من البداهة أنّ إحكام ابن خلدون لنظريّة الاكتساب والتحصيل في شأن الظاهرة اللغويّة إنما جاء ثمرة من ثمار منحاه الاختباريّ ومنزعه إلى الاستقراء التجريبيّ، فقد نفذ بحس دقيق – كاد يتفرّد به – إلى مفاعلات الاكتساب اللغويّ متحسّا قوام الظاهرة الكلاميّة انطلاقا من فكرة الملكة وملابستها التجريبيّة، وأوّل ما يتقرّر لديه في هذا المضمار أنّ الملكة في الحدث اللغويّ تستند إلى حصوله كلاً لا يتجزّأ، الملكة أي إنّ ممارسة الإنسان للغة بالملكة تنفي عنه أن يكون واعيا

بانفصال مفرداتها عن تراكيبها (ص٤٣٩-٤٣٩) وهو ما ينم عن بصيرة عميقة عند صاحب المقدّمة في أمر الظاهرة اللغوية ممّا يلحق الاكتساب عن طريق المنشإ الطبيعي بقوانين الإدراك الشمولي حيث يعي الإنسان الكلّ دون أن يكون حتما قد وعى أجسزاءه.

وبعد أن يقرّر ابن خلدون كيف «إنّ اللغة في المتعارف هي عبارة المتكلّم عن مقصودة يتطرّق إلى تحديد فكرة الملكة بالاعتماد على مستويين: الأوّل فصل أبنيسة اللّوال في الكلام عن أبنية المدلولات، والثاني بيان مراتب التعبير إبلاغا أو إبداعا. ويحلّل في هذا المضمار كيف تنحصر مواضعات اللغة باعتبارها جملة القوانين المرتبة لبنائها في نسيج اللّوال اللغويّة لأنّ الذي في اللسان والنطق – على حدّ عبارته – إنّما هو الألفاظ، وأمّا المعاني فهي في الضّمائر، موجودة عند كل واحدة وفي طوع كل فكر. وهكذا يكون تأليف الكلام للعبارة عن المعاني محتاجا للقوالب التي تقرّرها المواضعة اللغويّة.

وينتهي ابن خلدون إلى أنّ «الجاهل بتأليف الكلام وأساليبه على مقتضى ملكة اللسان إذا حاول العبارة عن مقصوده ولم يحسن، بمثابة المقعد الذي يروم النهوض ولا يستطيعه لفقدان القدرة عليه » (ص٧٧٥-٥٧٨) فيكون مفهوم الملكة اللغوية متطابقا مع مبدأين أساسيّين هما مبدأ العلم والمعرفة، ومبدأ القدرة أو الاستطاعة وبينهما من التفاعل العضوي مثل الذي بين الإدراك والتعبير أي مثل ما بين التلقي والبث، أو قل التفكيك والتركيب. ويتناول ابن خلدون – على عادته في تعقب مزالق الدّارسين حينما تفوتهم صرامة المصطلح أو تغيب عنهم أسرار

المفاهيم - فكرة الملكة بمقارنتها بمختلف العناصر الحاقة بها أو الملابسة لها، ولا سيّما تلك التي جرى على لسان بعضهم أنّها بدائل لفكرة الملكة كما أسلفنا، فإذا به ينقد بالتجريح والتعديل قضيّة الطُّبع والجبلَّة باعتبارهما من مقوّمات مفهوم الملكة، فينتهي به البحث والاستقراء إلى الفصل الصريح بين الطبع والاكتساب ممّا يعزل البعد اللغويّ عن معطيات الجبلة من حيث هي الطبيعة الأولى للإنسان، ذلك أنَّ الملكات إذا استقرَّت ورسخت ظهرت كأنَّها طبيعة وجبلَّة «ولذلك يظن كثير من المغفّلين ممّن لم يعرف شأن الملكات أنّ الصّواب للعرب في لغتهم إعرابا وبلاغة أمر طبيعي ، ويقول كانت العرب تنطق بالطُّبع، وليس كذلك وإنَّما هي ملكة لسانيّة في نظم الكلام تمكُّنت ورسخت فظهرت في بادىء الرَّأي أنها جبلَّة وطبع». ثم يحتكم ابن خلدون إلى جوهر قضيّة الاكتساب ليتدعّم به رأيه في تمييز الملكة من الطبع في شأن اللغة مؤكدا أن «هذه الملكة إنما تحصل بممارسة كلام العرب وتكرره على السمع والتفطن لخواص تراكيبه وليست تحصل بمعرفة القوانين العلميّة في ذلك الذى استنبطها أهل صناعة اللسان فإن هذه القوانين إنّما تفيد علما بدلك اللسانولا تفيد حصول اللكة بالفعل في محلِّها ( ١٦٥ ). ولكن ابن خلدون تستوقفه قضية ارتباط الملكة، من حيث هي استعداد ما قبلي في الانسان بمشكل الاكتساب باعتباره ترويضا لطاقة الإنسان على الحركة والابتكار، فيحاول في هذا المجال أن يخلص محور الملكات ممّا يستوعبها من فكرة الصّناعات فيبيّن كيف تنقسم الصّنائع إلى بسيط ومركب، فالبسيط يختص بالضّروريّات والمركّب يكون للكماليّـات، والمتقدّم منها في التّعليم - وهذا هو بيت القصيد في معضلة الاكتساب - هو البسيط لبساطته أوّلا ولأنّه مختصّ بالضّروري لاولا يزال الفكر يخرج أصنافها ومركباتها من القوّة إلى الفعل بالاستنباط شيئا فشيئا على التدريج حتى تكمل، ولا يحصل ذلك دفعة وإنّما يحصل في أزمان وأجيال، إذ خروج الأشياء من القوّة إلى الفعل لا يكون دفعة لا سيّما في الأمور الصّناعيّة فلا بدّ له إذن من زمان».

وهكلا يتضح خط الفصل بين الملكة والصّناعة كفكرتين المحتباريّتين في علاقة الإنسان بمعضلة الاكتساب في الوجود عامّة، فيتبيّن – من استقراءات ابن خلدون خاصّة ـ أنّ الصّناعة هي ملكة في أمر عمليّ فكريّ بمعنى أنّ الصّناعة والملكة تلتقيان في ممارسة المحسوس من الأحوال فتكون «الملكة صفة راسخة تحصل عن استعمال ذلك الفعل وتكرّره مرّة بعد أخرى حتى ترسخ صورته، وعلى نسبة الأصل تكون الملكة» (ص٠٠٠٤).

على أنّ ابن خلدون يبلور مبدأ اجتماع عنصري الملكة والصّناعة في مفهوم اللَّغة وذلك بإدخال محلّها جميعا وهو اللّسان في غيتّخد منه محورا مركزيّا ينسب إليه الاستعداد بالملكة والرّياضة بالصّنعة فيصبح الكلام مهارة مكتسبة بالاستعداد والمران في نفس الوقت، فتتنوّع عبارة ابن خلدون في وصف اللغة: فهي: «ملكة اللسان» مرّة وهي: «صناعة ذات ملكة» طورا، وهي «ملكة في اللّسان بمنزلة الصّناعة» تارة أخرى . (ص١٦٥ وهي «ملكة في اللّسان بمنزلة الصّناعة» تارة أخرى . (ص١٦٥ معدون بعدا مزدوجا من التّنظير والاختبار لأنّ صاحب المقدّمة يزاوج

بين تفحّص ملابسات التّحصيل واستكشاف نواميس الكلام من خلال تلك الملابسات في نفس الوقت ولكن أوّل مبدأ ينطلق منه اختباريًا هو تقرير أنَّ «السّمع أبو الملكات اللّسانيّة »(ص٢٤٥) والسّر في ذلك حسبه أن النفس تجنح لما يلقى إليها، لذلك كان لسان الإنسان صورة للسان من ينشأ بينهم لأنّه يسمع كلامهم وأساليب مخاطبتهم وكيفيّات تعبيرهم عن مقاصدهم ابتداء بالفردات في معانيها وانتهاء بالتراكيب في انتظام بعض ولا يزال يتجدّد في كل لحظة ومن كل متكلم واستعماله يتكرّر إلى أن يصير ذلك ملكة واسخة.

وهكذا يتركز على يد ابن خلدون مبدأ الارتياض بالمعاودة فيكون اكتساب الحدث اللغوي محصول معادلة الممارسة والتكرار أي هو منتوج الفعل مضروبا في الزمن، وهذا هو حد الملكة كما أسلفنا «والملكات - كما يقول ابن خلدون في هذا السياق بالذات - لا تحصل إلا بتكرار الأفعال ، لأن الفعل يقع أولا وتعود منه للذّات صفة تتكرّر فتكون حالا ، ومعنى الحال أنها صفة غير راسخة ثمّ يزيد التكرار، فتكون ملكة، أي صفة راسخة » (ص٤٥٥) وبديهي أن يلع ابن خلدون - ومنطلقاته على ما تبيّن من الصّرامة الاختبارية - على تميّز ملكة الحدث اللساني عن مجرّد الفهم أو الإدراك لأنَّ القدرة على فهم قوالب المواضعة اللغوية لا تتضمّن وجوبا القدرة على فهم قوالب المواضعة اللغوية لا تتضمّن وجوبا القدرة على صياغة تلك القوالب أو مثيلاتها، فلحظة عقد الاكتساب تنحدّد إذن بحصول القدرة على التصرّف في التعبير بحسب ما وعاه الإنسان من القدرة على التصرّف في التعبير بحسب ما وعاه الإنسان من القدرة على التصرّف في التعبير بحسب ما وعاه الإنسان من القدرة على التصرّف في التعبير بحسب ما وعاه الإنسان من القدرة على التصرّف في التعبير بحسب ما وعاه الإنسان من القدرة على الألفاظ وأساليب النظم (ص ٣٥٩).

ذلك إذن ما يمكن أن نطلق عليه لحظة التحوّل من الاختزان

إلى الإنجاز بالتصرّف العفوي والابتداء التّلقائي ، وهو ما يسمّيه ابن خلدون «فتق اللسان بالمحاورة والمناظرة» (ص٤٣١). أمّا الطريف على الصّعيد النظري بعد محاصرة قضايا الاكتساب عمليّا فهو اهتداء صاحب المقدّمة إلى تحديد اللغة بأنها مثالات مجرّدة تقوم مقام المنوال أو القالب أو الأسلوب \_ وكلّها من مصطلحاته \_ وما اكتساب الكلام إلا استرساخ لجملة منوالاته المولّدة له ، لأنّ «مؤلف الكلام هو كالبنّاء والنسّاج ، والصّورة الذهنيّة المنطبقة كالقالب الذي يبني فيه أو المنوال الذي ينسج عليه » . (ص٧٢٥) .

فحصول ملكة اللسان رهينة المعاودة المفضية إلى ارتسام المنوال الذي نسجت عليه مواضعات اللغة في مخيّلة المتعلّم بحيث إذا همّ بالخطاب نسج من حيث يشعر أو لا يشعر على منوال سننها (ص٢١٥) والسّر في ذلك أنّ ما تلقّاه وحفظه عند الاستعمال والاختبار، وإن ذهب رسمه الحرفي الظاهر من الذاكرة فقد تكيّفت النّفس به حتى انتقش الأسلوب فيها كأنّه منوال يؤخذ بالنسج عليه. (ص٤٤٥).

ويدة ابن خلدون قضية المنوال التوليدي \_ وبه تتحدد اللغة \_ عندها يقرنه بفكرة الأسلوب في الصّباغة الفنيّة التي هي أيضا تركيب لنفس الأدوات الكلاهيّة الأولى \_ وهذا المزج ينتهى إلى تعميق فكرة الطاقة المولدة لمواضعات اللغة إذ يقرّر أنّ الأسلوب «عبارة عن المنوال الذي ينسج فيه التراكيب أو القالب الذي يفرغ فيه »، وترتبط هويّة هذه القوالب «بصورة ذهنيّة للتراكيب المنتظمة كليّة باعتبار انطباقها على تركيب

خساص وتلك الصورة ينتزعها الذهن من أعيان التراكيب وأشخاصها ويصيرها في الخيال كالقالب أو المنوال » بحيث إذا هم الإنسان بالمخاطبة والمحاورة انتقى التراكيب المواتية «فيرصها في ذلك المنوال رضا كما يفعله البنّاء في القالب، أو النّسّاج في المنوال حتى يتسع القالب بحصول التراكيب الوافية بمقصود الكلام» (ص٥٧٠-٥٧١).

. . .

هكدا يفضى المنحى الاختباري بابن خلدون إلى تحديد طاقة الشّمول في الظّاهرة اللّسانية عموما انطلاقا من علاقة الإنسان باللغة إذ للإنسان قدرة على استعمالها رغم عجزه عن استيعابها (٣٢٥) وهذا ما يستجليه صاحب المقدّمة بعين الاستغراب والاستطراف في نفس الوقت، وفعلا فلا اللغة من حيث هي قاموس، ولا الكلام من حيث هو أشكال نحوية متنوّعة، ولا الخطاب من حيث هو نمط مخصوص من النسج اللغوي بداخلة تحت طاقة الحصر لدى الإنسان: لذلك فإنّ مظاهر القصور في الإنسان تنعكس أبعادا من التّجاوز الاستيعابي لدى اللغية.

\* \* \*

هكدا نتبين د رغم اقتضاب المنعرجات التّحليليّة ضمن ما أوردناه د كيف يتسنّى إثبات عراقة البحث الأصولي في الحضارة العربيّة الإسلاميّة، كما يتسنّى بيان خصوصيّته الكامنة في ازدواج فلسفة العلوم بنظريّة في المعرفة وهما عمقان متظافران قد حدّدا مسيرة المنهج النّظريّ والمنحى الاختباريّ في مجمل

تراث الفكر العربي ، ولئن ظلّت الأصولية العربية قطاعية تتوزّعها أفنان المعارف فإنَّ مقدّمة ابن خلدون قد جاءت ماسكة بأزمّة الفروع لتصوغ أصوليّة كليّة هي مدار الاستقراء الجامع والتّنظير المانع.

ولا ريب أنّ السرّوح الاختباري قد كان مركز النّظر ومعول الفحص عند ابن خلدون، بل كان عدسة أوقفته على حقائق كثير من الأمور ممّا يخفى عن العين المجرّدة فلا يتجلّى اللّه للوي المجاهر المعرفيّة، وقد نحت ابن خلدون لنفسه هذا المجهر المكبّر فشحنه بعدسات اختباريّة متكاثفة كانت له منطلقات في البحث التّجريبيّ، وسندات في الكشف التّجريديّ، منطلقات في التّحقيق الأصوليّ، فنظافرت لديه الأبعاد وتقلّصت ومنارات في التّحقيق الأصوليّ، فنظافرت لديه الأبعاد وتقلّصت أحجامها في مركز الدّائرة الإدراكيّة، فغدا المنطق والعمران والحساب والمعاش حلقات من لولب واحد يهتز محصّلا لصاحبه المعرفة الكليّة ثمّ كان استقراء البعد اللسانيّ سياجا يحاصر المعرفة ويحميها في نفس الوقت، وكان طبيعيّا أن تأتي نظريّة الني تتحدّى الفكر المعاصر بصرامة مقولاتها وعنف موضوعيّتها.

وليس من الشذوذ أن يلقي ابن خلدون إلى مسامعنا اليوم صيغا من القول تستفرنا إذ تتحدّانا، فهو أبدا راغب عن الخصام اللفظي، ولكن الذي يتحدّانا منه كما تحدّاه هو ذاته إنّما عو هذا الفكر «الخلوني» الجامع، هلما الذي استبدّ بصاحبه حتى أذاب المسافة بين أوائل الأمور وأواخرها فكاد يحرّم على الإنسان عبلا لم يتّضع منه مطافه منذ بدئه، وكاد يطعن في

كل صنعة تتلكّأ عبر الخطإ والصّواب، فإذا به يهمس همسا يشبه الوخز: «ومن شرط الصّناعة أبدا تصوّر ما يقصد إليه بالصّنعة فمن الأمثال السّائرة للحكماء: أوّل العمل آخر الفكرة، وآخر الفكرة، وآخر الفكرة أوّل العمل (ص٢٨٠).

وما من شك في أن الذي أنطقه بهذا التقرير الجازم إنما هو يقينه المطلق بأن كل ما في الوجود يتحرّك طبق نواميس مطردة تنحكم في بناه الكامنة فيه، فليس في الوجود من الظواهر ما يكون عفويًا، فمن باب أحرى أن يكون عشوائيًا، وإنّما الأمور إذا خفيت عنّا أسرارها فالطّعن فينا دون الشك في انتظامها، وبما أنّ الحقيقة الكونية والمعرفيّة قد تملّكت فكر ابن خلدون، فقد صدح بها في ما يشبه الصّرخة: «اعلم أرشدنا الله وإيّاك أنّا نشاهد هذا العالم بما فيه من المخلوقات أرشدنا الله كوان واستحالة بعض الموجودات إلى بعض واتصال الأكوان بالأكوان واستحالة بعض الموجودات إلى بعض لا تنقضي عجائبه في ذلك ولا تنتهي غاياته » (ص٩٥).

كَــذا أمسك ابن خلــدون بمفتاح الفكر الأصولي فتسنى له أن يبنى علمه النّقدي من خلال نقده العلمي .

## الفهـــرس

| ٥   | مقــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                           |
|-----|------------------------------------------------------------------|
| 11  | مع الشابسي: بين المقول الشُّعريِّ والملفوظ النَّفسيِّ            |
| ٦٥  | مع المتنبِّسي: بين الأبنية اللُّغويَّة والمقوَّمات الشَّخصانيَّة |
|     | مع الجاحــظ: «البيان والتبيين» بين منهج التَّاليف ومقاييس        |
| 90  | الأسلوب                                                          |
|     | مع ابن خلمدون : الأسس الاختباريّة في نظريّة المعرفة من           |
| 120 | خلال المقــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                    |

### للمؤلف

#### \_ الأسلوبية والأسلوب

الدار العربية للكتاب ، تونس ، ط ١ : ١٩٧٧ ، ط ٢ : ١٩٨٢ ، ط ٣ : ١٩٨٨ .

ــ التفكير اللساني في الحضارة العربية

الدار العربية للكتاب تونس، ط ١ : ١٩٨١ ، ط ٢ : ١٩٨٦ .

ــ. قراءات مع الشابي والمتنبى والجاحظ وابن خلدون

الشركة ا تونسية للتوزيع ، ط١ : ١٩٨١ ، ط٢ : ١٩٨٤ ، ط٣ : ١٩٨٩ .

ــ النقد والحداثة

ط ١ : دار الطليعة ، بيروت ، ١٩٨٣ ط ٢ : دار أمية ، تونس ١٩٨٩ .

- قاموس اللسانيات ( عربي فرنسي - فرنسي عربي ) مع مقدمة في علم المصطلح الدار العربية للكتاب ، تونس ، ١٩٨٤ .

... اللسانيات من خلال النصوص

الدار التونسية للنشر ، ط ١ : ١٩٨٤ ، ط ٢ : ١٩٨٦ .

ــ اللسانيات وأسسها المعرفية

الدار التونسية للنشر ، ١٩٨٦ .

ـ مراجع اللسانيات

الدار العربية للكتاب ، تونس ، ١٩٨٩ .

\_ مراجع النقد الحديث

الدار العربية للكتاب ، تونس ، ١٩٨٩ .

قضية البنيوية: دراسة ونماذج

دار أمية ، تونس ، ١٩٩١ .

الشرط في القرآن على نهج اللسانيات الوصفية

( بمعية د. محمد الهادي الطرابلسي )

الدار العربية للكتاب ، تونس ، ١٩٨٥ .

ـــ النظرية اللسانية والشعرية في التراث العربي من خلال النصوص

( بمعية د. عبد القادر المهيري و د. حمادي صمود)

الدار التونسية للنشر ، ١٩٨٨ .

# ■دار سعاد الصباح

للنشر والتوزيع هي مؤسسة ثقافية عربية مسجلة بدولة الكويت وجمهورية مصر العربية جدير بالنشر من روائع التراث العربي والثقافة الابداعية للشباب العربي من المحيط إلى الحليج وكذا ترجمة ونشر روائع الثاغدى حتى تكون في المناسة المحيد حتى تكون في

متناول أبناء الأمة فهذه

الدار هي حلقة وصل بين

التراث والمعاصرة وبين

كبار المبدعين وشبابهم

وهي نافذة للعرب على

العالم ونافذة للعالم على

الأمة العربية وتلتزم الدار فيما تنشره بمعايير تضعها

هيئة مستقلة من كبار

المفكريس العسرب في

### هيئة المستشارين:

أ. إبراهم فريسع (مدير التحريسر)
 د. جسابر عصفور
 أ. جسال الغيطسانی
 د. حسسن الابراهم

أ. حــلمى التـــونى (المستشار الفنى)
 د. خــلدون النقــيب

د. سعد الدين إبراهيم ` ﴿ الـعضو المتندب ﴾

د. سميير سرحيان

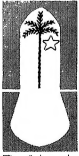
د. عدنان شهاب الدين د. محمـد نور فرحــات ( المستشار القانوني )

أ. يوسـف القعيـــد مجالات الإبداع المختلفة .



# قراءات مع الشابس والمتنبس والجاحظ وابن خلدون

هذه قراءات تحمّل نفسها كل تبعات القراءة التي هي تجاوز بالضرورة: تتخطى المقروء من حيث هو نص بعد أن تتخطى ما حول النص من متراكمات. وكلها قد صدرت عن حيرة فكرية استحالت قلقاً معرفياً مداره الأدب والنقد ومادة الفكر التّواق إلى رصد مكامن المعقولات في ما يشد الإنسان الذي الي وجوده. وكلها قد صدرت عن حيرة عالم اللسان الذي يضيق بالظواهر اللغوية ساعة تشدّ عن مقابض الإدراك، سواء كان محطها القول الادبي أو الخطاب النقدي أو الكلام المعرفي. وكلها تهدف إلى تأكيد حق علماء اللغة في تأسيس أنماط القراءة، من حيث هم الذين يقيمون النص – في البدء – على حروفه وينهضون بشراعه في الدلالة ثم يؤدونه أمانة إلى من سواهم من نقاد ومؤولين.



داد سعاد الصباح

